Tabayyun : Journal Of Islamic Studies

Vol. 2 No. 2, 2024, E-ISSN: 3046-5729

Hukum Musik Dalam Perspektif Saddu Dzara’i

Muhammad Abduh, Dhiauddin Tanjung

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara
Email : ibnufawzi3@gmail.com, dhiauddintanjung(@uinsu.ac.id

Abstract: This article aims to explain how the law of music is in the perspective
of saddn dyara'i. The issue of whether music is haram ot not is still an interesting
discussion at this time. The Salafis consider that music is absolutely haram,
while Ibn Hazm allows music to be used to invite goodness. This research is
qualitative research which is carried out by collecting, analyzing, and
interpreting the natrative comprehensively on visual data to obtain a complete,
comprehensive, and holistic insight into the law of music in the perspective of
saddn dzara'i. The results of this study show that a music has two law, there are
halal and haram based on their respective reasons. Music becomes halal when it
is used for good purposes and is not mixed with disobedience and Music
becomes haram if it is used for a bad purpose and contains inadversity such as
the designation of pornography.

Keywords: Music, Saddu Dzara’i, Difference, Perspevtive
Pendahuluan

Di era modern ini, musik digunakan dalom berbagai kegiatan
termasuk berdakwah. Musik dinilai sebagai alat yang cukup efektif dalam
berdakwah karena dapat membuat materi dakwahnya menjadi menarik
dan relate nuntuk masyarakat sekarang. Hal ini membuat konten-konten
keislaman khususnya di Indonesia menggunakan berbagai backsound
agar isi konten tersebut mudah diterima dan difahami.

Golongan Salafi berpendapat bahwa musik itu mutlak haram, baik
digunakan untuk berdakwah ataupun tidak. Dalil yang mereka gunakan
adalah ayat Al-Quran surah Lugman ayat 6 yang mengatakan bahwa,

https:/ /journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun | 487


https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun
mailto:ibnufawzi3@gmail.com
mailto:dhiauddintanjung@uinsu.ac.id

Muhammad Abduh, dkk., Hukum Musik dalam Perspektif Saddu Dzara’i | 488

“dan diantara manusia (ada) yang mempergunakan percakapan kosong
untuk menyesatkan (manusia) dari jalan Allah tanpa ilmu dan menjadikan
olok-olokan, mereka itu akan memperoleh azab yang menghinakan”. Dan
juga dari hadis Nabi saw yang diriwayatkan oleh Imam Bukhari yaitu,
“sungguh akan ada sebagian dari umatku yang menghalalkan zina, suteraq,
minuman keras, dan alat-alat musik”.

Sedangkan  Al-Ghazali  dan  lbnu  Hazm  berpendapat
memperbolehkan musik. Beliau berlandaskan pada ayat Al-Quran surah
Al-Baqarah ayat 29 yang berbunyi, “Dialah (Allah) yang menciptakan
segala apa yang ada di bumi untukmu”.

Kajian terdahulu yang dilakukan oleh beberapa peneliti terkait
dengan pembahasan hukum musik, seperti Fahrul Husaini yang berjudul
Hukum Mendengarkan Musik (Kajian Terhadap Pendapat Figh Syafi’iyah),
Sholeh Fikri yang berjudul Seni Musik dalam Perspektif Islam, dan
Muhammad Yusram, Hendra Wijaya, Azwar Iskandar dan Moh Fadil yang
berjudul Analisis Komparasi Pemikiran lbnu Hazm dan Syafi’l terhadap
Hukum Musik. Adapun yang membedakan dengan penelitian penulis
adalah dari sisi analisa. Penulis menggunakan perspektif Sadd Dzara’i.

Berdasarkan dari pemaparan di atas, dapat dilihat bahwa hukum
musik masih terdapat perbedaan. Hal tersebut membuat hukum musik ini
perlu untuk dikaiji lebih lanjut. Dengan demikian, penelitian ini dilakukan
untuk mengkaji hukum musik dalam perspektif Saddu Dzara’i.

Metode Penelitian

Pendekatan kajian dalam penelitian ini menggunakan metode kajian
pustaka (library research), sumber utama pendekatan kajian berdasarkan
literatur tertulis seperti buku, jurnal dan dokumen-dokumen cetak maupun
digital. Penelitian ini bersifat kualitatif yaitu menggambarkan segala yang
bersangkutan dengan subyek penelition. Dalam penelitian deskriptif
analisis digunakan untuk menjelaskan hukum musik.

Berkaitan dengan data-data kajian dalam penelitian tentang hukum
musik akan di kumpulkan, kemudian disajikan secara kronologis, yaitu
data-data yang terpisah di identifikasi kembali dengan sistem dipilih,
diverifikasi, dan disusun kembali dengan sistematis berdasarkan dengan
kajian yang diteliti.

Setelah proses pengumpulan, interpretasi, dan penulisan cerita
lainnya selesai, analisis data akan menghasilkan pengurangan data dalam
pola tertentu. Selanjutnya, kategorisasi tema dilakukan, interpretasi
dilakukan berdasarkan skema yang diperoleh, dan kesimpulan dibuat
menggunakan teknik deskriptif-analitis.

https:/ /journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun

Muhammad Abduh, dkk., Hukum Musik dalam Perspektif Saddu Dzara’i | 489

Pembahasan
A. Pengertian Musik dan Unsur-unsur Musik

Kata musik yang tertuang di KBBI terdapat dua pengertian, satu, seni
ialah ilmu yang menggabungkan nada dalom suatu  susunan,
percampuran, dan kesatuan ketukan waktu untuk menimbulkan suara atau
bunyian yang stabil. Kedua, suara atau nada yang disusun dengan irama,
lagu, dan harmoni (terutama dengan sesuatu yang dapat mengeluarkan
bunyi)." Abdul Rahman al-Baghdadi menganggap musik sebagai sebuah
seni yang berkaitan dengan alat musik dan suara yang dihasilkannya.
Masing-masing memiliki nada unik, dan musik juga berbicara tentang not
dan berbagai aliran musik.?

Musik adalah jenis seni yang dibuat dengan tujuan untuk
mendapatkan nilai estetika yang akan membuat seseorang merasakan
keindoahan melalui pesan yang disampaikannya. Keindahannya berasal
dari naluri manusia dan dinilai melalui indera-indera manusia.® Meskipun
dalam Bahasa Arab istilah "as-sama" atau "musika" digunakan, kata "as-
sama" diambil dari kata "sami'a", yang bermakna "mendengarkan."

Menurut buku al-Mu'jam al-Wasit, kata as-sama' disebut juga sebagai
al-ghina (nyanyian) dan digunakan untuk mengindrai suara yang indah
melalui pendengaran. Menurut lbnu Manzur, "as-sama" bermakna
menyimak dengan cermat, menyerap serta melakukan apa yang sudah
didengarkan.®

Dalam kitabnya at-Ta'rifat, al-Jarjani menggunakan istilah "as-sama"
untuk menggambarkan kekuatan indera pendengaran yang dapat
mendengar suara. Musik juga dapat didefinisikan sebagai seni susun padu
nada atau bunyi-bunyian dari berbagai alat atau instrumen musik secara
konstan.®

Menurut filosof, musik sebagai seni memiliki kemampuan untuk
mengutarakan suatu hal yang tidak dapat disampaikan dengan sebuah
kalimat atau seni yang lainnya. Musik mengungkapkan perasaan lebih

' Tim Penyusun, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: Balai Pustaka, 1989),
him. 602.

2 Abd al-Rahman al-Baghdadi, Seni dalam Pandangan Islam: Seni Vocal, Musik
dan Tari (Jakarta: Gema Insani Press, 1995), him. 19.

3 Fahrul Husaini, Hukum Mendengarkan Musik (Kajian Terhadap Pendapat Figh
Syafi’iyah), Jurnal Syarah, Vol. 8 No. 2, 2019, him. 29.

4 Al-Mu’jam al-Wasit (Mesir: Maktabah al-Shuruq al-Dawliyah, 2004), him. 449.

5 Abu al-Fadl Jamal al-Din Muhammad, Lisan al- ‘Arabi, Juz | (Beirut: Dar al-
Kutub al-llmiyah, t.th.), him. 623.

¢ Muhammad Dahlan Yaku Al-Barry, Kamus llmiah Populer (Surabaya: Penerbit
Aloka, 1994), him. 501.

https:/ /journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun

Muhammad Abduh, dkk., Hukum Musik dalam Perspektif Saddn Dzara’i | 490

baik daripada kata-kata, apakah disampaikan melalui lisan maupun
tulisan. Menurut mereka, ini dikarenakan musik lebih bersesuaian dengan
perasaan manusia daripada kata-kata.’

Memang ada banyak definisi musik, tetapi yang paling umum adalah
bahwa itu adalah himpunan suara atau perpaduan nada yang mempunyai
tempo tertentu dan dihasilkan oleh alat seperti gitar, piano, gendrang,
seruling, dan lainnya.

Ahli musik berpandangan untuk membuat musik yang sempurna dan
dapat dinikmati, harus diperhatikan beberapa unsur penting. Para ahli
juga berbeda dalam menjelaskan unsur-unsur pokok musik. I|hwan as-
Shafa berpendapat bahwa bunyi yang mengandung irama, intonasi, dan
cengkok adalah unsur-unsur pokok musik. Al-Farabi juga berpandangan
bahwa irama, yaitu himpunan tempo yang dirangkai dengan rangkaian
dan ketentuan tertentu, adaloh komponen utama musik. Kedua
pandangan ini menerangkan bahwa ritme dan lagu adalah komponen
penting dari musik.?

Joseph Machlish memberikan penjelasan lebih lanjut tentang unsur-
unsur utama musik, yang dikutip oleh Abdul Muhaya dalam bukunya, yang
menyatakan bahwa ada lima unsur utama dalam musik. (1) Irama, yaitu
transisi nada yang dipandang oleh logika sebagai substansi, disebut
sebagai garis musik. (2) Harmoni. Phythagoras mengatakan bahwa
harmoni terletak pada nada yang selaras dengan panjang dawai. (3)
Ritme, yaitu aturan bagaimana musik bergerak dalam waktu (4) Tempo,
yaitu kecepatan dalam musik, dan (5) musik warna, atau timbre.’

B. Hukum Musik dalam Perspektif Saddu Dzara’i
1. Pengertian dan Kedudukan Saddu Dzara’i
Saddu Dzara’i termasuk kedalam teori penetapan hukum yang tidak
disepakati (Adillatul Akham Mukhtalaf fiihi). Secara bahasa kata sadd adz-
dzara’i merupakan gabungan dari dua padanan kata dalom bentuk
mudhaf-mudhaf ilaih, terdiri dari saddu dan adz-dzara'i. Kata pertama
berasal dari kata kerjo sadda - yasuddu, yang berarti kebalikan dari
membuka, sedangkan kata kedua menunjukkan sarana, tujuan, wasilah,
dan jalan.™

7 Sukatmi Susantina, Nada-Nada Radikal: Perbincangan Para Filsuf Tentang
Musik (Yogyakarta: Panta Rhei Book, 2004), him. 2.

8 Abdul Muhaya, Bersufi Melalui Musik Sebuah Pembelaan Musik Sufi Oleh Ahmad
al-Gazali (Yogyakarta: Gama Media, 2003), him. 28.

? Ibid, hlm. 29.

10 Intan Arafah, Pendekatan Sadd Adz-Dzari’ah Dalam Studi Islam, Al-Muamalat:
Jurnal Hukum & Ekonomi Syariah, Vol. 5 No. 1 Edisi 1, him. 70.

https:/ /journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun

Muhammad Abduh, dkk., Hukum Musik dalam Perspektif Saddu Dzara’i | 491

Dalam llmu Ushul Figh, Saddu Dzara'i digambarkan sebagai berikut::

1. Masalah yang mubah, tetapi dapat mengarah pada sesuatu yang
haram.

2. Mencegah segala sesuatu yang menunjukkan hal yang tidak
dibenarkan atau dicegah yang berpotensi mafsadat atau
keburukan."

Asy-Syatibi menggambarkan Saddu Dzara'i sebagai "melaksanakan
suatu pekerjoan yang semula mengandung kemaslahatan menuju pada
suatu kerusakan (kemafsadatan)."'?

Abu Zahra dan Nasrun Harun mengartikan dzara'i adalah wasilah,
yang berarti jalan menuju sesuatu atau hal yang membawa kepada yang
tidak dibolehkan dan menyebabkan kerusakan. lbnu Taimiyyah
berpandangan dzara'i semacam aktivitas yang dibolehkan terjadi secara
zahir namun berpotensi menjadi jembatan untuk aktivitas yang tidak
dibenarkan. Saddu dzara'i dalaom pandangan figh Islam dapat
didefinisikan sebagai upaya serius seorang mujtahid untuk memutuskan
sebuah hukum dengan mempertimbangkan akibat hukumnya, yaitu
menghentikan  hal-hal yang berpotensi menyebabkan mafsadat
(kerusakan).™

Menurut beberapa pendapat, dzara'i adalah washilah (jalan) yang
mengarah pada tujuan yang halal atau haram. Cara yang mengarah pada
sesuatu yang haram juga haram, cara yang mengarah pada sesuatu yang
halal juga halal, dan cara yang mengarah pada sesuatu yang waijib juga
wajib."

Berdasarkan dari beberapa pandangan tersebut, kita dapat
memahami saddu dzara'i adalah metode penemuan hukum untuk
menghindari, menghalangi jalan atau wasilah sesuatu yang pada mulanya
dibolehkan dan berpotensi menimbulkan kerusakan atau hal-hal yang
tidak dibolehkan. "Sesuatu yang menjadi perantara dan jalan kepada
sesuatu yang terlarang pada syara" adalah definisi dari saddu dzara'i.
Tujuan syara' adalah untuk mendatangkan manfaat dan menolak yang
buruk. Jadi, sebagai manusia, kita diminta untuk mengikuti apa yang telah
ditentukan oleh syara'. Dengan demikian, orang dapat memutuskan untuk

" Wahbah Al- Zuhaili, Al-Wajiz fi Usul Al-Figh (Damaskus: Dar Al-Figr, 1999),
hlm. 108.

2 Andewi Suhartini, Ushul Figih (Jakarta: Direktorat Jendral Pendidikan Islam
Kementerian Agama RI, 2012), him. 156.

13 Ummu Isfaroh Tiharjanti, Penerapan Saddud Zara’i Terhadap Penyakit Genetik
Karier Resesif dalam Perkawinan Inbreeding (Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga, 2003),
hlm. 27-28.

4 A. Djazuli, llmu Figih (Jakarta: Kencana Media Group, 2005), him. 98.

https:/ /journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun

Muhammad Abduh, dkk., Hukum Musik dalam Perspektif Saddn Dzara’i | 492

melakukan hal-hal yang mengarah pada kemaslahatan. Umat Islam
dilarang mengerjakan pekerjoan yang mengarah pada kerusakan dan
kemafsadatan.

Sesuatu yang menyebabkan pada yang dilarang, dibagi menjadi
tiga:

1. Apablia dilakukan, akan mengarah ke hal yang dilarang.

2. Apabila dilakukan tidak mengarah ke hal yang dilarang.

3. Kemungkinan terikut kepada yang tidak dibenarkan sama dengan
kemungkinan  yang dibolehkan jika  dilokukan  menurut
pertimbangan.'

Meskipun saddu dzara'i dibicarakan oleh sebagian besar ulama
Ushul Figh, jarang ada diskusi khusus terkait hal ini yang dilakukan oleh
ulama-ulama fikih. Beberapa memasukkan pembahasan ini kedalam dalil
syara’ yang mukhtalaf. “Segolongan orang mengharamkan beberapa
perkara dengan jalan ikhtiyath dan karena khawatir menjadi wasilah
kepada yang benar-benar haram,” kata Ibnu Hazm, yang menentang
menetapkan hukum dengan saddu dzara'i.'® Penggunaan dzara'i sebagai
dasar dalom menetapkan hukum, walaupun masih diperselisihkan,
washilah adalah jaloan dari suatu perbuatan, maka jalannya itu
sebagaimana hukum yang ditetapkan syara' ikut terhadap perbuatan
pokoknya.

Dalam menetapkan hukum “jalan” yang mengharamkan kepada
tujuan, perhatikan hal berikut ini:

1. Lihat tujuannya. Apabila tujuannya pada hal yang haram, maka
haram dan jika tujuannya pada hal yang wajib, maka waijib.

2. Lihat niatnya (motif). Jika niatnya pada hal yang halal, maka
hukumnya halal, dan jika niatnya pada hal yang haram, maka
hukumnya haram.

3. Lihat akibat dari suatu perbuatannya. Hukum “jalan” boleh
dilakukan apabila akibat perbuatannya kepada maslahat sesuai
syariat, dan haram apabila akibat perbuatannya kepada mafsadat,
walaupun tujuannya adalah untuk kebaikan.'”

Berdasarkan pemikiran ini, ulama’ berpandangan bahwa semua
kegiatan memiliki dua sisi:

1. Faktor yang memicu tindakan.

15 Basiq Djalil, lmu Ushul Figih Satu dan Dua (Jakarta: Kencana, 2010), him. 165-
166.

16 Syarmin Syukur, Sumber-sumber Hukum Islam (Surabaya: Al-lkhlas, 1993), him.
113.

7 Ibid, him. 112.

https:/ /journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun

Muhammad Abduh, dkk., Hukum Musik dalam Perspektif Saddu Dzara’i | 493

2. Tujuan/hasil dari tindakan tersebut (Natijah). Natijah menunjukkan
bahwa tindakan itu memiliki dua jenis:

o}
o.

Tujuannya baik, maka itu baik dan harus dikerjakan.
Tujuannya buruk, maka itu buruk dan harus ditinggalkan.

Para ulama berbeda pendapat tentang bagaimana saddu dzara'i
dikelompokkan berdasarkan beberapa faktor. Berikut ini adalah beberapa
faktor yang menyebabkan perbedaan pendapat ini:'®

1. Berdasarkan bentuknya:

o}
o.
C.

Apabila dilakukan, akan mendorong pada yang dilarang.
Apabila dilakukan tidak mendorong pada yang dilarang.
Apabila dilakukan dan kemungkinannya mendorong ke yang
terlarang dan yang tidak terlarang.

2. Berdasarkan dampak, lbnu Qayyim membagi menjadi:

a.

o.

C.

Dzara’i berdampak kerusakan. Sesuatu yang mubah (boleh),
namun dimaksudkan untuk kerusakan yang disengaja.

Awal hukumnya mubah, tidok dimaksudkan untuk kerusakan,
tapi terkadang mengarah kepada kerusakan dan lebih besar
dari kebaikan.

Awal hukumnya mubah, tetapi kadang mengarah kerusakan
dan kerusakan lebih sedikit dari kebaikannya.

3. Berdasarkan tingkatan dampak, menurut Abu Ishak al-Syatibi:

Q002

Kerusakan nyata.

Kemungkinan kerusakan.

Perbuatan yang jarang mengandung kerusakan.

Awal hukum mubah karena ada maslahat, akan tetapi
implementasinya kemungkinan mengarah ke yang dilarang.

2. Analisis Hukum Musik dalam Perspektif Saddu Dzara’i

Menuru penulis, pembahasan mengenai musik  merupakan
pembahasan khilafiyah dan bukan pembahasan taufigiyah. Musik
merupakan suatu alat bantu dalam menyampaikan pesan-pesan Tuhan
untuk masa sekarang. Mengapa demikian? Hal ini dikarenakan
masyarakat sekarang membutuhkan suatu materi/konten kebaikan yang
dikemas dengan menarik dan menyesuaikan dengan zaman, salah
satunya adalah dengan musik. Oleh karena itu, hukum musik menurut
penulis adalah boleh.

'8 Basiq, lImu Ushul Figih ..., him. 133-135.

https:/ /journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun

Muhammad Abduh, dkk., Hukum Musik dalam Perspektif Saddn Dzara’i | 494

Dalam menentukan hukum musik, penulis mengambil pendapat Al-
Ghazali, yang menyatakan bahwa ada lima faktor yang dapat mengubah
hukum lagu (dari boleh menjadi haram), yaitu:"

1. Penyanyi. Ini adalah situasi di mana penyanyi wanita dilarang
dilihat karena khawatir akan menimbulkan fitnah.

2. Alat. Menggunakan instrumen seperti seruling, gitar, dan gendang
adalah tidak dibolehkan.

3. Isi lagu. Kalimat yang berisikan hal-hal buruk, asmara berlebihan,
atau sesuatu yang mendustakan Allah itu dilarang.

4. Kondisi pendengar: Hal ini dilarang bagi pendengar apabila
menimbulkan syahwat atau nafsu.

5. Boleh mendengarkan music, namun tidak menghilangkan
semangat untuk beribadah.

Al-Ghazali menyatakan bahwa baik al-Qur'an maupun al-Hadits
tidak memberikan hukuman khusus tentang musik. Namun, beberapa
hadis melarang penggunaan alat musik tertentu, seperti seruling dan gitar.
Larangan tersebut disebabkan oleh “sesuatu yang lain”, bukan alat
musiknya (seruling atau gitar). Al-Ghazali menyatakan bahwa keduanya
sering digunakan dalam acara pesta minuman keras di tempat-tempat
maksiat pada awal Islam. Hukum bermain dan mendengarkan musik juga
bisa berubah dalam situasi dan kondisi tertentu.?

Mendengarkan kata-kata atau bunyi-bunyian yang berasal dari
benda mati atau makhluk hidup tidak berbeda dengan mendengarkan
musik atau nyanyian. Semua lagu memiliki pesan yang ingin disampaikan.
Mendengar ceramah atau nasihat keagamaan tidak jauh berbeda dari
mendengar pesan baik yang mengandung nilai-nilai keagamaan. "Hukum
asal sesuatu bergantung pada permulaannya" adalah kaidah figh yang
berarti bahwa ketika sesuatu tidak ditemukan dalaom Al-Quran maupun
Hadis, maka hukumnya kembali ke asalnya, yaitu halal.

Sejalan dengan itu, jika kita menggunakan perspektif Saddu Dzara’i
dalam menentukan hukum musik, maka kita melihat berdasarkan “tujuan,
niat dan akibat dari suatu perbuatan” musik itu sendiri.

1. Jika tujuan musik digunakan boleh, maka dibolehkan.

2. Jika niatnya untuk yang dibolehkan, maka hukumnya boleh

3. lJika akibatnya adalah kebaikan, maka prosesnya adalah baik dan
dianjurkan untuk mengerjakannya.

19 Fahrul Husni, Hukum Mendengarkan Musik ..., him. 43.
20 |bid.

https:/ /journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun

Muhammad Abduh, dkk., Hukum Musik dalam Perspektif Saddu Dzara’i | 495

Oleh karenanya, jika musik digunakan untuk sarana berdakwah,
mengagungkan Allah, mengajak kemaslahatan tanpa membuat kelalaian,
maka hukum musik berdasarkan perspektif Saddu Dzara’i adalah boleh.

Adapun jikalau digunakan untuk kemaksiotan dan membuat
kelalaian maka hukum musik berubah menjadi haram. Pendapat penulis
ini berdasarkan dari Ibnu Rajab Al Hambali. la mengatakan di dalam kitab
Fathul Bari bahwasanya Sahabat menjumpai musik disertai dengan hal-
hal yang diharamkan, “Setelah negeri Persia dan Romawi ditaklukkan
maka menjadi jelas bagi para Sahabat tentang tradisi nyanyian mereka
dengan lagu-lagu yang tersusun, alat musik dan syair-syair yang
mengungkap hal-hal haram seperti minuman keras dan gambar-gambar
wanita cantik yang membangkitkan syahwat, secara watak akan disukai
oleh nafsu, dengan alat musik yang dapat melalaikan, dapat mengeluarkan
dari kewajaran. Maka para Sahabat mengingkari nyanyian dan
mendengarkannya,  mereka  melarangnya  dan  bersikap  keras

n 21

kepadanya”.
Kesimpulan

Dalam figh, banyak uloma berbeda pendapat tentang masalah
hukum, bahkan dalam hampir semua masalah ijtihadi. Dalom hal hukum
musik, ada perbedaan pendapat ulama tentang kebolehan musik secara
mutlak; yang lain berpendapat bahwa itu boleh dengan syarat; dan
sebagian ulama yang lain mengharamkannya secara mutlak dan dengan
syarat. Ada beberapa yang sangat terbuka terhadap semua jenis musik
dan lagu karena itu boleh dan termasuk bagian dari kehidupan yang baik
serta diizinkan oleh Allah untuk umatnya.

Persoalannya, jangan sampai diantara sesama muslim  hanya
dikarenakan selisih pemahaman tentang hukum dari musik membuat kita
terpecah beloh dan serasa “bermusuhan” yang mendalam, atau bahkan
men-takfiri antar sesama muslim. Golongan yang berpendapat bahwa
musik itu haram, menghormati golongan yang berpendapat bahwa musik
itu boleh, begitu juga sebaliknya.

2! lbnu Rajab, Fathul Bari, h. 8.

https:/ /journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun

Muhammad Abduh, dkk., Hukum Musik dalam Perspektif Saddu Dzara’i | 496

Daftar Pustaka

Ad-Din Muhammad, Abu al-Fadl Jamal. Lisan al- ‘Arabi. Juz |. Beirut: Dar
al- Kutub al-limiyah.

Al-Baghdadi, Abd al-Rahman. 1995. Seni dalam Pandangan Islam: Seni
Vocal, Musik dan Tari. Jakarta: Gema Insani Press.

Al-Barry, M. Dahlan Yaku. 1994. Kamus llmiah Populer. Surabaya: Penerbit
Aloka.

Arafah, Intan. Pendekatan Sadd Adz-Dzari‘ah Dalam Studi Islam, Al-
Muamalat: Jurnal Hukum & Ekonomi Syariah, Vol. 5 No. 1 Edisi 1.

Az- Zuhaili, Wahbah. 1999. Al-Wajiz fi Usul Al-Figh. Damaskus: Dar Al-
Figr.

Djalil, Basig. 2010. llmu Ushul Figih Satu dan Dua. Jakarta: Kencana.

Djazuli, A. 2005. llmu Figih. Jakarta: Kencana Media Group.

Husaini, Fahrul. 2019. Hukum Mendengarkan Musik (Kajian Terhadap
Pendapat Figh Syafi’iyah), Jurnal Syarah, Vol. 8 No. 2 Juli -
Desember.

Muhaya, Abdul. 2003. Bersufi Melalui Musik, Sebuah Pembelaan Musik Sufi
Oleh Ahmad al-Gazali. Yogyakarta: Gama Media.

Suhartini, Andewi. 2012. Ushul Figih. Jokarta: Direktorat Jendral
Pendidikan Islam Kementerian Agama RI.

Susantina, Sukatmi. 2004. Nada-Nada Radikal: Perbincangan Para Filsuf
Tentang Musik Yogyakarta: Panta Rhei Book.

Syukur, Syarmin. 1993. Sumber-sumber Hukum Islam. Surabaya: Al-lkhlas.

Tiharjanti, Ummu Isfaroh. 2003. Penerapan Saddud Zara’i Terhadap
Penyakit Genetik Karier Resesif dalam Perkawinan Inbreeding.
Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga.

Tim Penyusun. 2004. Al-Mu’jam al-Wasit. Mesir: Maktabah al-Shurug al-
Dawliyah.

Tim Penyusun. 1989. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Balai
Pustaka.

https:/ /journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun

