
https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun | 487 

 
Tabayyun : Journal Of Islamic Studies 

 

 
Hukum Musik Dalam Perspektif Saddu Dzara’i 

 
Muhammad Abduh, Dhiauddin Tanjung 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara 
Email : ibnufawzi3@gmail.com, dhiauddintanjung@uinsu.ac.id 

 
 

Abstract: This article aims to explain how the law of music is in the perspective 
of saddu dzara'i. The issue of whether music is haram or not is still an interesting 
discussion at this time. The Salafis consider that music is absolutely haram, 
while Ibn Hazm allows music to be used to invite goodness. This research is 
qualitative research which is carried out by collecting, analyzing, and 
interpreting the narrative comprehensively on visual data to obtain a complete, 
comprehensive, and holistic insight into the law of music in the perspective of 
saddu dzara'i. The results of this study show that a music has two law, there are 
halal and haram based on their respective reasons. Music becomes halal when it 
is used for good purposes and is not mixed with disobedience and Music 
becomes haram if it is used for a bad purpose and contains inadversity such as 
the designation of pornography.  
 
Keywords: Music, Saddu Dzara’i, Difference, Perspevtive 

  

Pendahuluan 
 

Di era modern ini, musik digunakan dalam berbagai kegiatan 
termasuk berdakwah. Musik dinilai sebagai alat yang cukup efektif dalam 
berdakwah karena dapat membuat materi dakwahnya menjadi menarik 
dan relate nuntuk masyarakat sekarang. Hal ini membuat konten-konten 
keislaman khususnya di Indonesia menggunakan berbagai backsound 
agar isi konten tersebut mudah diterima dan difahami. 

Golongan Salafi berpendapat bahwa musik itu mutlak haram, baik 
digunakan untuk berdakwah ataupun tidak. Dalil yang mereka gunakan 
adalah ayat Al-Quran surah Luqman ayat 6 yang mengatakan bahwa, 

Vol. 2 No. 2, 2024, E-ISSN: 3046-5729 

 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun
mailto:ibnufawzi3@gmail.com
mailto:dhiauddintanjung@uinsu.ac.id


Muhammad Abduh, dkk., Hukum Musik dalam Perspektif Saddu Dzara’i | 488 

 

 
https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun 

“dan diantara manusia (ada) yang mempergunakan percakapan kosong 
untuk menyesatkan (manusia) dari jalan Allah tanpa ilmu dan menjadikan 
olok-olokan, mereka itu akan memperoleh azab yang menghinakan”. Dan 
juga dari hadis Nabi saw yang diriwayatkan oleh Imam Bukhari yaitu, 
“sungguh akan ada sebagian dari umatku yang menghalalkan zina, sutera, 
minuman keras, dan alat-alat musik”.  

Sedangkan Al-Ghazali dan Ibnu Hazm berpendapat 
memperbolehkan musik. Beliau berlandaskan pada ayat Al-Quran surah 
Al-Baqarah ayat 29 yang berbunyi, “Dialah (Allah) yang menciptakan 
segala apa yang ada di bumi untukmu”. 

Kajian terdahulu yang dilakukan oleh beberapa peneliti terkait 
dengan pembahasan hukum musik, seperti Fahrul Husaini yang berjudul 
Hukum Mendengarkan Musik (Kajian Terhadap Pendapat Fiqh Syafi’iyah), 
Sholeh Fikri yang berjudul Seni Musik dalam Perspektif Islam, dan 
Muhammad Yusram, Hendra Wijaya, Azwar Iskandar dan Moh Fadil yang 
berjudul Analisis Komparasi Pemikiran Ibnu Hazm dan Syafi’I terhadap 
Hukum Musik. Adapun yang membedakan dengan penelitian penulis 
adalah dari sisi analisa. Penulis menggunakan perspektif Sadd Dzara’i. 

Berdasarkan dari pemaparan di atas, dapat dilihat bahwa hukum 
musik masih terdapat perbedaan. Hal tersebut membuat hukum musik ini 
perlu untuk dikaji lebih lanjut. Dengan demikian, penelitian ini dilakukan 
untuk mengkaji hukum musik dalam perspektif Saddu Dzara’i. 

 
Metode Penelitian  

Pendekatan kajian dalam penelitian ini menggunakan metode kajian 
pustaka (library research), sumber utama pendekatan kajian berdasarkan 
literatur tertulis seperti buku, jurnal dan dokumen-dokumen cetak maupun 
digital. Penelitian ini bersifat kualitatif yaitu menggambarkan segala yang 
bersangkutan dengan subyek penelitian. Dalam penelitian deskriptif 
analisis digunakan untuk menjelaskan hukum musik.  

Berkaitan dengan data-data kajian dalam penelitian tentang hukum 
musik akan di kumpulkan, kemudian disajikan secara kronologis, yaitu 
data-data yang terpisah di identifikasi kembali dengan sistem dipilih, 
diverifikasi, dan disusun kembali dengan sistematis berdasarkan dengan 
kajian yang diteliti. 

Setelah proses pengumpulan, interpretasi, dan penulisan cerita 
lainnya selesai, analisis data akan menghasilkan pengurangan data dalam 
pola tertentu. Selanjutnya, kategorisasi tema dilakukan, interpretasi 
dilakukan berdasarkan skema yang diperoleh, dan kesimpulan dibuat 
menggunakan teknik deskriptif-analitis. 

 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


Muhammad Abduh, dkk., Hukum Musik dalam Perspektif Saddu Dzara’i | 489 

 

 
https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun 

Pembahasan 
A. Pengertian Musik dan Unsur-unsur Musik 

 
Kata musik yang tertuang di KBBI terdapat dua pengertian, satu, seni 

ialah ilmu yang menggabungkan nada dalam suatu susunan, 
percampuran, dan kesatuan ketukan waktu untuk menimbulkan suara atau 
bunyian yang stabil. Kedua, suara atau nada yang disusun dengan irama, 
lagu, dan harmoni (terutama dengan sesuatu yang dapat mengeluarkan 
bunyi).1 Abdul Rahman al-Baghdadi menganggap musik sebagai sebuah 
seni yang berkaitan dengan alat musik dan suara yang dihasilkannya. 
Masing-masing memiliki nada unik, dan musik juga berbicara tentang not 
dan berbagai aliran musik.2 

Musik adalah jenis seni yang dibuat dengan tujuan untuk 
mendapatkan nilai estetika yang akan membuat seseorang merasakan 
keindahan melalui pesan yang disampaikannya. Keindahannya berasal 
dari naluri manusia dan dinilai melalui indera-indera manusia.3 Meskipun 
dalam Bahasa Arab istilah "as-sama" atau "musika" digunakan, kata "as-
sama" diambil dari kata "sami'a", yang bermakna "mendengarkan."  

Menurut buku al-Mu'jam al-Wasīt, kata as-sama' disebut juga sebagai 
al-ghinā (nyanyian) dan digunakan untuk mengindrai suara yang indah 
melalui pendengaran.4 Menurut Ibnu Manzur, "as-sama" bermakna 
menyimak dengan cermat, menyerap serta melakukan apa yang sudah 
didengarkan.5 

Dalam kitabnya at-Ta'rīfat, al-Jarjani menggunakan istilah "as-sama" 
untuk menggambarkan kekuatan indera pendengaran yang dapat 
mendengar suara. Musik juga dapat didefinisikan sebagai seni susun padu 
nada atau bunyi-bunyian dari berbagai alat atau instrumen musik secara 
konstan.6 

Menurut filosof, musik sebagai seni memiliki kemampuan untuk 
mengutarakan suatu hal yang tidak dapat disampaikan dengan sebuah 
kalimat atau seni yang lainnya. Musik mengungkapkan perasaan lebih 

 
1 Tim Penyusun, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: Balai Pustaka, 1989), 

hlm. 602. 
2 Abd al-Rahman al-Baghdadi, Seni dalam Pandangan Islam: Seni Vocal, Musik 

dan Tari (Jakarta: Gema Insani Press, 1995), hlm. 19. 
3 Fahrul Husaini, Hukum Mendengarkan Musik (Kajian Terhadap Pendapat Fiqh 

Syafi’iyah), Jurnal Syarah, Vol. 8 No. 2, 2019, hlm. 29. 
4 Al-Mu’jam al-Wasit (Mesir: Maktabah al-Shuruq al-Dawliyah, 2004), hlm. 449. 
5 Abu al-Fadl Jamal al-Din Muhammad, Lisan al- ‘Arabi, Juz I (Beirut: Dar al- 

Kutub al-Ilmiyah, t.th.), hlm. 623. 
6 Muhammad Dahlan Yaku Al-Barry, Kamus Ilmiah Populer (Surabaya: Penerbit 

Aloka, 1994), hlm. 501. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


Muhammad Abduh, dkk., Hukum Musik dalam Perspektif Saddu Dzara’i | 490 

 

 
https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun 

baik daripada kata-kata, apakah disampaikan melalui lisan maupun 
tulisan. Menurut mereka, ini dikarenakan musik lebih bersesuaian dengan 
perasaan manusia daripada kata-kata.7 

Memang ada banyak definisi musik, tetapi yang paling umum adalah 
bahwa itu adalah himpunan suara atau perpaduan nada yang mempunyai 
tempo tertentu dan dihasilkan oleh alat seperti gitar, piano, gendrang, 
seruling, dan lainnya.  

Ahli musik berpandangan untuk membuat musik yang sempurna dan 
dapat dinikmati, harus diperhatikan beberapa unsur penting. Para ahli 
juga berbeda dalam menjelaskan unsur-unsur pokok musik. Ihwan as-
Shafa berpendapat bahwa bunyi yang mengandung irama, intonasi, dan 
cengkok adalah unsur-unsur pokok musik. Al-Farabi juga berpandangan 
bahwa irama, yaitu himpunan tempo yang dirangkai dengan rangkaian 
dan ketentuan tertentu, adalah komponen utama musik. Kedua 
pandangan ini menerangkan bahwa ritme dan lagu adalah komponen 
penting dari musik.8 

Joseph Machlish memberikan penjelasan lebih lanjut tentang unsur-
unsur utama musik, yang dikutip oleh Abdul Muhaya dalam bukunya, yang 
menyatakan bahwa ada lima unsur utama dalam musik. (1) Irama, yaitu 
transisi nada yang dipandang oleh logika sebagai substansi, disebut 
sebagai garis musik. (2) Harmoni. Phythagoras mengatakan bahwa 
harmoni terletak pada nada yang selaras dengan panjang dawai. (3) 
Ritme, yaitu aturan bagaimana musik bergerak dalam waktu (4) Tempo, 
yaitu kecepatan dalam musik, dan (5) musik warna, atau timbre.9 

 
B. Hukum Musik dalam Perspektif Saddu Dzara’i 

1. Pengertian dan Kedudukan Saddu Dzara’i 
Saddu Dzara’i termasuk kedalam teori penetapan hukum yang tidak 

disepakati (Adillatul Akham Mukhtalaf fiihi). Secara bahasa kata sadd adz-
dzara’i merupakan gabungan dari dua padanan kata dalam bentuk 
mudhaf-mudhaf ilaih, terdiri dari saddu dan adz-dzara'i. Kata pertama 
berasal dari kata kerja sadda – yasuddu, yang berarti kebalikan dari 
membuka, sedangkan kata kedua menunjukkan sarana, tujuan, wasilah, 
dan jalan.10 

 
7 Sukatmi Susantina, Nada-Nada Radikal: Perbincangan Para Filsuf Tentang 

Musik (Yogyakarta: Panta Rhei Book, 2004), hlm. 2. 
8 Abdul Muhaya, Bersufi Melalui Musik Sebuah Pembelaan Musik Sufi Oleh Ahmad 

al-Gazali (Yogyakarta: Gama Media, 2003), hlm. 28. 
9 Ibid, hlm. 29. 
10 Intan Arafah, Pendekatan Sadd Adz-Dzari’ah Dalam Studi Islam, Al-Muamalat: 

Jurnal Hukum & Ekonomi Syariah, Vol. 5 No. 1 Edisi 1, hlm. 70. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


Muhammad Abduh, dkk., Hukum Musik dalam Perspektif Saddu Dzara’i | 491 

 

 
https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun 

Dalam Ilmu Ushul Fiqh, Saddu Dzara'i digambarkan sebagai berikut:: 
1. Masalah yang mubah, tetapi dapat mengarah pada sesuatu yang 

haram.  
2. Mencegah segala sesuatu yang menunjukkan hal yang tidak 

dibenarkan atau dicegah yang berpotensi mafsadat atau 
keburukan.11 

Asy-Syatibi menggambarkan Saddu Dzara'i sebagai "melaksanakan 
suatu pekerjaan yang semula mengandung kemaslahatan menuju pada 
suatu kerusakan (kemafsadatan)."12 

Abu Zahra dan Nasrun Harun mengartikan dzara'i adalah wasilah, 
yang berarti jalan menuju sesuatu atau hal yang membawa kepada yang 
tidak dibolehkan dan menyebabkan kerusakan. Ibnu Taimiyyah 
berpandangan dzara'i semacam aktivitas yang dibolehkan terjadi secara 
zahir namun berpotensi menjadi jembatan untuk aktivitas yang tidak 
dibenarkan. Saddu dzara'i dalam pandangan fiqh Islam dapat 
didefinisikan sebagai upaya serius seorang mujtahid untuk memutuskan 
sebuah hukum dengan mempertimbangkan akibat hukumnya, yaitu 
menghentikan hal-hal yang berpotensi menyebabkan mafsadat 
(kerusakan).13 

Menurut beberapa pendapat, dzara'i adalah washilah (jalan) yang 
mengarah pada tujuan yang halal atau haram. Cara yang mengarah pada 
sesuatu yang haram juga haram, cara yang mengarah pada sesuatu yang 
halal juga halal, dan cara yang mengarah pada sesuatu yang wajib juga 
wajib.14 

Berdasarkan dari beberapa pandangan tersebut, kita dapat 
memahami saddu dzara'i adalah metode penemuan hukum untuk 
menghindari, menghalangi jalan atau wasilah sesuatu yang pada mulanya 
dibolehkan dan berpotensi menimbulkan kerusakan atau hal-hal yang 
tidak dibolehkan. "Sesuatu yang menjadi perantara dan jalan kepada 
sesuatu yang terlarang pada syara" adalah definisi dari saddu dzara'i. 
Tujuan syara' adalah untuk mendatangkan manfaat dan menolak yang 
buruk. Jadi, sebagai manusia, kita diminta untuk mengikuti apa yang telah 
ditentukan oleh syara'. Dengan demikian, orang dapat memutuskan untuk 

 
11 Wahbah Al- Zuhaili, Al-Wajiz fi Usul Al-Fiqh (Damaskus: Dar Al-Fiqr, 1999), 

hlm. 108. 
12 Andewi Suhartini, Ushul Fiqih (Jakarta: Direktorat Jendral Pendidikan Islam 

Kementerian Agama RI, 2012), hlm. 156. 
13 Ummu Isfaroh Tiharjanti, Penerapan Saddud Zara’i Terhadap Penyakit Genetik 

Karier Resesif dalam Perkawinan Inbreeding (Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga, 2003), 
hlm. 27–28. 

14 A. Djazuli, Ilmu Fiqih (Jakarta: Kencana Media Group, 2005), hlm. 98. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


Muhammad Abduh, dkk., Hukum Musik dalam Perspektif Saddu Dzara’i | 492 

 

 
https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun 

melakukan hal-hal yang mengarah pada kemaslahatan. Umat Islam 
dilarang mengerjakan pekerjaan yang mengarah pada kerusakan dan 
kemafsadatan. 

Sesuatu yang menyebabkan pada yang dilarang, dibagi menjadi 
tiga:  
1. Apablia dilakukan, akan mengarah ke hal yang dilarang.   
2. Apabila dilakukan tidak mengarah ke hal yang dilarang.  
3. Kemungkinan terikut kepada yang tidak dibenarkan sama dengan 

kemungkinan yang dibolehkan jika dilakukan menurut 
pertimbangan.15 
Meskipun saddu dzara'i dibicarakan oleh sebagian besar ulama 

Ushul Fiqh, jarang ada diskusi khusus terkait hal ini yang dilakukan oleh 
ulama-ulama fikih. Beberapa memasukkan pembahasan ini kedalam dalil 
syara’ yang mukhtalaf. “Segolongan orang mengharamkan beberapa 
perkara dengan jalan ikhtiyath dan karena khawatir menjadi wasilah 
kepada yang benar-benar haram,” kata Ibnu Hazm, yang menentang 
menetapkan hukum dengan saddu dzara'i.16 Penggunaan dzara'i sebagai 
dasar dalam menetapkan hukum, walaupun masih diperselisihkan, 
washilah adalah jalan dari suatu perbuatan, maka jalannya itu 
sebagaimana hukum yang ditetapkan syara' ikut terhadap perbuatan 
pokoknya. 

Dalam menetapkan hukum “jalan” yang mengharamkan kepada 
tujuan, perhatikan hal berikut ini:  
1. Lihat tujuannya. Apabila tujuannya pada hal yang haram, maka 

haram dan jika tujuannya pada hal yang wajib, maka wajib. 
2. Lihat niatnya (motif). Jika niatnya pada hal yang halal, maka 

hukumnya halal, dan jika niatnya pada hal yang haram, maka 
hukumnya haram. 

3. Lihat akibat dari suatu perbuatannya. Hukum “jalan” boleh 
dilakukan apabila akibat perbuatannya kepada maslahat sesuai 
syariat, dan haram apabila akibat perbuatannya kepada mafsadat, 
walaupun tujuannya adalah untuk kebaikan.17 

Berdasarkan pemikiran ini, ulama’ berpandangan bahwa semua 
kegiatan memiliki dua sisi:  
1. Faktor yang memicu tindakan. 

 
15 Basiq Djalil, Ilmu Ushul Fiqih Satu dan Dua (Jakarta: Kencana, 2010), hlm. 165–

166. 
16 Syarmin Syukur, Sumber-sumber Hukum Islam (Surabaya: Al-Ikhlas, 1993), hlm. 

113. 
17 Ibid, hlm. 112. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


Muhammad Abduh, dkk., Hukum Musik dalam Perspektif Saddu Dzara’i | 493 

 

 
https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun 

2. Tujuan/hasil dari tindakan tersebut (Natijah). Natijah menunjukkan 
bahwa tindakan itu memiliki dua jenis: 
a. Tujuannya baik, maka itu baik dan harus dikerjakan. 
b. Tujuannya buruk, maka itu buruk dan harus ditinggalkan. 
Para ulama berbeda pendapat tentang bagaimana saddu dzara'i 

dikelompokkan berdasarkan beberapa faktor. Berikut ini adalah beberapa 
faktor yang menyebabkan perbedaan pendapat ini:18 
1. Berdasarkan bentuknya: 
a. Apabila dilakukan, akan mendorong pada yang dilarang. 
b. Apabila dilakukan tidak mendorong pada yang dilarang. 
c. Apabila dilakukan dan kemungkinannya mendorong ke yang 

terlarang dan yang tidak terlarang. 
2. Berdasarkan dampak, Ibnu Qayyim membagi menjadi: 
a. Dzara’i berdampak kerusakan. Sesuatu yang mubah (boleh), 

namun dimaksudkan untuk kerusakan yang disengaja. 
b. Awal hukumnya mubah, tidak dimaksudkan untuk kerusakan, 

tapi terkadang mengarah kepada kerusakan dan lebih besar 
dari kebaikan. 

c. Awal hukumnya mubah, tetapi kadang mengarah kerusakan 
dan kerusakan lebih sedikit dari kebaikannya. 

3. Berdasarkan tingkatan dampak, menurut Abu Ishak al-Syatibi: 
a. Kerusakan nyata. 
b. Kemungkinan kerusakan. 
c. Perbuatan yang jarang mengandung kerusakan. 
d. Awal hukum mubah karena ada maslahat, akan tetapi 

implementasinya kemungkinan mengarah ke yang dilarang. 
 

2. Analisis Hukum Musik dalam Perspektif Saddu Dzara’i 
Menuru penulis, pembahasan mengenai musik merupakan 

pembahasan khilafiyah dan bukan pembahasan taufiqiyah. Musik 
merupakan suatu alat bantu dalam menyampaikan pesan-pesan Tuhan 
untuk masa sekarang. Mengapa demikian? Hal ini dikarenakan 
masyarakat sekarang membutuhkan suatu materi/konten kebaikan yang 
dikemas dengan menarik dan menyesuaikan dengan zaman, salah 
satunya adalah dengan musik. Oleh karena itu, hukum musik menurut 
penulis adalah boleh. 

 
18 Basiq, Ilmu Ushul Fiqih …, hlm. 133-135. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


Muhammad Abduh, dkk., Hukum Musik dalam Perspektif Saddu Dzara’i | 494 

 

 
https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun 

Dalam menentukan hukum musik, penulis mengambil pendapat Al-
Ghazali, yang menyatakan bahwa ada lima faktor yang dapat mengubah 
hukum lagu (dari boleh menjadi haram), yaitu:19 

1. Penyanyi. Ini adalah situasi di mana penyanyi wanita dilarang 
dilihat karena khawatir akan menimbulkan fitnah. 

2. Alat. Menggunakan instrumen seperti seruling, gitar, dan gendang 
adalah tidak dibolehkan. 

3. Isi lagu. Kalimat yang berisikan hal-hal buruk, asmara berlebihan, 
atau sesuatu yang mendustakan Allah itu dilarang. 

4. Kondisi pendengar: Hal ini dilarang bagi pendengar apabila 
menimbulkan syahwat atau nafsu. 

5. Boleh mendengarkan music, namun tidak menghilangkan 
semangat untuk beribadah. 

Al-Ghazali menyatakan bahwa baik al-Qur'an maupun al-Hadits 
tidak memberikan hukuman khusus tentang musik. Namun, beberapa 
hadis melarang penggunaan alat musik tertentu, seperti seruling dan gitar. 
Larangan tersebut disebabkan oleh “sesuatu yang lain”, bukan alat 
musiknya (seruling atau gitar). Al-Ghazali menyatakan bahwa keduanya 
sering digunakan dalam acara pesta minuman keras di tempat-tempat 
maksiat pada awal Islam. Hukum bermain dan mendengarkan musik juga 
bisa berubah dalam situasi dan kondisi tertentu.20 

Mendengarkan kata-kata atau bunyi-bunyian yang berasal dari 
benda mati atau makhluk hidup tidak berbeda dengan mendengarkan 
musik atau nyanyian. Semua lagu memiliki pesan yang ingin disampaikan. 
Mendengar ceramah atau nasihat keagamaan tidak jauh berbeda dari 
mendengar pesan baik yang mengandung nilai-nilai keagamaan. "Hukum 
asal sesuatu bergantung pada permulaannya" adalah kaidah fiqh yang 
berarti bahwa ketika sesuatu tidak ditemukan dalam Al-Quran maupun 
Hadis, maka hukumnya kembali ke asalnya, yaitu halal. 

Sejalan dengan itu, jika kita menggunakan perspektif Saddu Dzara’i 
dalam menentukan hukum musik, maka kita melihat berdasarkan “tujuan, 
niat dan akibat dari suatu perbuatan” musik itu sendiri.  
1. Jika tujuan musik digunakan boleh, maka dibolehkan. 
2. Jika niatnya untuk yang dibolehkan, maka hukumnya boleh 
3. Jika akibatnya adalah kebaikan, maka prosesnya adalah baik dan 

dianjurkan untuk mengerjakannya. 

 
19 Fahrul Husni, Hukum Mendengarkan Musik …, hlm. 43. 
20 Ibid. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


Muhammad Abduh, dkk., Hukum Musik dalam Perspektif Saddu Dzara’i | 495 

 

 
https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun 

Oleh karenanya, jika musik digunakan untuk sarana berdakwah, 
mengagungkan Allah, mengajak kemaslahatan tanpa membuat kelalaian, 
maka hukum musik berdasarkan perspektif Saddu Dzara’i adalah boleh. 

Adapun jikalau digunakan untuk kemaksiatan dan membuat 
kelalaian maka hukum musik berubah menjadi haram. Pendapat penulis 
ini berdasarkan dari Ibnu Rajab Al Hambali. Ia mengatakan di dalam kitab 
Fathul Bari bahwasanya Sahabat menjumpai musik disertai dengan hal-
hal yang diharamkan, “Setelah negeri Persia dan Romawi ditaklukkan 
maka menjadi jelas bagi para Sahabat tentang tradisi nyanyian mereka 
dengan lagu-lagu yang tersusun, alat musik dan syair-syair yang 
mengungkap hal-hal haram seperti minuman keras dan gambar-gambar 
wanita cantik yang membangkitkan syahwat, secara watak akan disukai 
oleh nafsu, dengan alat musik yang dapat melalaikan, dapat mengeluarkan 
dari kewajaran. Maka para Sahabat mengingkari nyanyian dan 
mendengarkannya, mereka melarangnya dan bersikap keras 
kepadanya”.21 

 

Kesimpulan 
 

Dalam fiqh, banyak ulama berbeda pendapat tentang masalah 
hukum, bahkan dalam hampir semua masalah ijtihadi. Dalam hal hukum 
musik, ada perbedaan pendapat ulama tentang kebolehan musik secara 
mutlak; yang lain berpendapat bahwa itu boleh dengan syarat; dan 
sebagian ulama yang lain mengharamkannya secara mutlak dan dengan 
syarat. Ada beberapa yang sangat terbuka terhadap semua jenis musik 
dan lagu karena itu boleh dan termasuk bagian dari kehidupan yang baik 
serta diizinkan oleh Allah untuk umatnya.  

Persoalannya, jangan sampai diantara sesama muslim hanya 
dikarenakan selisih pemahaman tentang hukum dari musik membuat kita 
terpecah belah dan serasa “bermusuhan” yang mendalam, atau bahkan 
men-takfiri antar sesama muslim. Golongan yang berpendapat bahwa 
musik itu haram, menghormati golongan yang berpendapat bahwa musik 
itu boleh, begitu juga sebaliknya. 

 
  

 
21  Ibnu Rajab, Fathul Bari, h. 8. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


Muhammad Abduh, dkk., Hukum Musik dalam Perspektif Saddu Dzara’i | 496 

 

 
https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun 

Daftar Pustaka 
 
Ad-Din Muhammad, Abu al-Fadl Jamal. Lisan al- ‘Arabi. Juz I. Beirut: Dar 

al- Kutub al-Ilmiyah. 
Al-Baghdadi, Abd al-Rahman.  1995. Seni dalam Pandangan Islam: Seni 

Vocal, Musik dan Tari. Jakarta: Gema Insani Press. 
Al-Barry, M. Dahlan Yaku. 1994. Kamus Ilmiah Populer. Surabaya: Penerbit 

Aloka. 
Arafah, Intan. Pendekatan Sadd Adz-Dzari’ah Dalam Studi Islam, Al-

Muamalat: Jurnal Hukum & Ekonomi Syariah, Vol. 5 No. 1 Edisi 1. 
Az- Zuhaili, Wahbah. 1999. Al-Wajiz fi Usul Al-Fiqh. Damaskus: Dar Al-

Fiqr. 
Djalil, Basiq. 2010. Ilmu Ushul Fiqih Satu dan Dua. Jakarta: Kencana. 
Djazuli, A. 2005. Ilmu Fiqih. Jakarta: Kencana Media Group. 
Husaini, Fahrul. 2019. Hukum Mendengarkan Musik (Kajian Terhadap 

Pendapat Fiqh Syafi’iyah), Jurnal Syarah, Vol. 8 No. 2 Juli – 
Desember. 

Muhaya, Abdul. 2003. Bersufi Melalui Musik, Sebuah Pembelaan Musik Sufi 
Oleh Ahmad al-Gazali. Yogyakarta: Gama Media. 

Suhartini, Andewi. 2012. Ushul Fiqih. Jakarta: Direktorat Jendral 
Pendidikan Islam Kementerian Agama RI. 

Susantina, Sukatmi. 2004. Nada-Nada Radikal: Perbincangan Para Filsuf 
Tentang Musik Yogyakarta: Panta Rhei Book. 

Syukur, Syarmin. 1993. Sumber-sumber Hukum Islam. Surabaya: Al-Ikhlas. 
Tiharjanti, Ummu Isfaroh. 2003. Penerapan Saddud Zara’i Terhadap 

Penyakit Genetik Karier Resesif dalam Perkawinan Inbreeding. 
Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga. 

Tim Penyusun. 2004. Al-Mu’jam al-Wasit. Mesir: Maktabah al-Shuruq al-
Dawliyah. 

Tim Penyusun. 1989. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Balai 
Pustaka. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun

