Tabayyun : Journal Of Islamic Studies

Vol. 2 No. 2, 2024, E-ISSN : 3046-5729

Teori Kekuasaan Al-Mawardi: Analisis dan
Implikasinya di Era Modern

Raehan Firdaus!, Lantef Widodo?, Adinda Dara Sakinah
Lubis?, Aisyah Syafitri Ilham*, Amanda Zahra Nasution®.

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia
Email : aisyah0206232074@uinsu.ac.id, amanda0206232075@uinsu.ac.id ,
adinda0206232077@uinsu,ac.id , lantef0206232084(@uinsu.ac.id ,
rachan0206232091@uinsu.ac.id .

Abstract: This article examines the classical Islamic political thought of Al-
Mawardi, particularly his seminal work A~Abkam al-Sultaniyyah, which articulates
a theory of power rooted in Islamic law and ethical governance. Al-Mawardi posits
that leadership (imamah) is a divine trust aimed at preserving religion and
regulating worldly affairs. His framework emphasizes justice, legitimacy,
accountability, and the moral qualifications of rulers. Employing a qualitative
approach through library research and content analysis, this study explores the
relevance of Al-Mawardi's theory in the context of modern political systems,
especially Indonesia's post-reform presidential democracy. The findings reveal that
despite its theocratic origins, Al-Mawardi's principles can inform contemporaty
governance models when interpreted adaptively. This study contributes to the
discourse on the intersection of Islamic governance and constitutional democracy,
offering a contextual reading of classical Islamic norms in light of modern
statchood. The article concludes that Al-Mawardi’s ideas remain significant in
shaping political ethics in Muslim-majority societies, though practical
implementation requires alignment with contemporary values such as human
rights, pluralism, and citizen participation.

Keywords: Imam Al-Mawardi, Islamic political thought, imamah, governance,
Islamic state, democracy, Indonesia.

Pendahuluan

Islam adaloh agama yang komperhensif. Harun Nasution
mengatakan bahwa Islom itu mencakup berbagai aspek kehidupan

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun | 258


https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun
mailto:aisyah0206232074@uinsu.ac.id
mailto:amanda0206232075@uinsu.ac.id
mailto:adinda0206232077@uinsu,ac.id
mailto:lantef0206232084@uinsu.ac.id
mailto:raehan0206232091@uinsu.ac.id

Rachan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi: Analisis dan Inmplikasinya | 259

manusia mulai dari aspek agidah (teologi), hukum (syari‘at), falsafah,
akhlaq (tasawuf), hingga aspek politik. Islam bukan agama sempit, yang
hanya mengatur aspek ritual peribadatan. Aspek-aspek kehidupan
manusia di atas ada yang diatur oleh wahyu dengan aturan-aturan yang
detail hingga petunjuk teknisnya seperti aspek ibadah mahdhah (shalat,
haji, aspek hukum). Namun, ada pula aspek yang wahyu Allah itu hanya
memberikan pedoman umum saja, sedangkan tata cara, teknis dan
prosedurnya diserahkan oleh wahyu kepada umat Islam untuk melakukan
ijtihad.’

Perkembangan Islom pada masa Rasululloh Saw melalui dua
periode yang dipisahkan oleh hijrahnya beliau dan kaum Muslimin dari
Mekkah ke Yasrib (Madinah). Periode pertama dinamakan periode
Mekkah, yaitu suatu periode yang ditandai dengan munculnya benih
masyarakat dan peletakan dasar-nasar Islam yang fundamental. Periode
yang kedua disebut periode Madinah, yaitu suatu  tahapan
penyempurnaan pembentukan masyarakat Islam serta penjelasan segala
sesuatu yang pada era sebelumnya masih bersifat global, dan
penyempurnaan perundang-undangan dan tata  aturan  dengan
melahirkan prinsipprinsip baru, serta menerapkan prinsip-prinsip tersebut
ke dalam bentuk aktualisasi. Maka pada periode kedua inilah nampak
masyarakat Islam sebagai suatu unit (kesatuan) yang bergerak menuju
kepada suatu tujuan.?

Pasca kepemimpinan Nabi Muhammad SAW dan al-Khulafé’
alRasyidin, peta perpolitikan dan sistem bernegara mengalami perubahan
yang sangat signifikan. Sistem pemerintahan yang awalnya demokratis
dengan syOra sebagai jalan memilih pemimpin telah berubah di tangan
para pemimpin dinasti-dinasti setelah masa al-Khulafd’ al-Résyidon.
Sistem pemerintahan sebagaimana disebutkan terakhir juga berubah
seiring bersentuhannya umat Islom dengan dunia Barat. Barat sedikit-
banyak telah memberi corak dalam peta perpolitikan umat Islam.?

Pemikiran politik dalam Islam telah mengalami perkembangan
signifikan sejak masa klasik hingga modern. Salah satu tokoh penting
dalam peradaban Islam klasik adalah Abu al-Hasan Al-Mawardi (972-
1058 M), seorang ulama dan negarawan yang mengembangkan teori
kekuasaan  berdasarkan  prinsip-prinsip  syariat.  Dalam  karya
monumentalnya Al-Ahkam al-Sultaniyyah, Al-Mawardi  menjelaskan

! Nasution, Harun, Islam Ditinjau dari Aspeknya, Jilid I dan II (Jakarta: UI-Press, 1979), h. 11.

2 Musdah Mulia, Negara Islam. (Depok: Kata Kita, 2010), h. 13

3 Muhammad Igbal dan Amin Husein Nasution, Pemikiran Politik Islam dari Masa Klasik
hingga Indonesia Kontemporer, (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, Cet. 1, 2010), h. 57.

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun

Rachan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi: Analisis dan Inmplikasinya | 260

struktur pemerintahan ideal dalam Islam, tugas dan kewajiban penguasa,
serta mekanisme kontrol terhadap kekuasaan. Penelitian ini bertujuan
untuk mengulas pemikiran politik Al-Mawardi dan menilai signifikansi
gagasannya dalam konteks pemerintahan modern.

Metode Penelitian

Penelition ini menggunakan pendekatan kualitatif
dengan metode studi pustaka (library research). Tujuan
utamanya adalah mengeksplorasi konsep kekuasaan dalam
pemikiran politik Islam klasik yang dikembangkan oleh Al-
Mawardi serta menilai relevansi dan aplikasinya dalam konteks
sistem pemerintahan kontemporer, khususnya di Indonesia
pasca reformasi.

Sumber data utama dalom penelitian ini terdiri dari
literatur primer yaitu karya Al-Mawardi seperti Al-Ahkam al-
Sultaniyyah, serta karya-karya sekunder berupa buku dan artikel
jurnal ilmiah yang membahas pemikiran politik Islam, teori
kekuasaan, dan perbandingan sistem pemerintahan Islam dan
demokrasi modern. Peneliti menggunakan teknik purposive
sampling dalam memilih referensi berdasarkan tingkat relevansi
terhadap topik kajian seperti konsep imamah, syura, kedaulatan
rakyat, dan prinsip good governance.

Analisis dilokukan dengan metode analisis isi (content
analysis), yaitu dengan mengidentifikasi tema-tema utama
dalam teks-teks Al-Mawardi dan membandingkannya dengan
teori-teori dan praktik sistem pemerintahan modern. Proses ini
mencakup langkah-langkah kategorisasi, interpretasi teks, dan
sintesis pemikiran klasik dengan isu kontemporer. Untuk
menjaga validitas hasil analisis, penelitian ini menerapkan
teknik triangulasi  sumber dan evaluasi  kritis  terhadap
kredibilitas literatur yang digunakan, serta mengacu pada
kerangka pemikiran politik Islam yang mapan dan didukung
oleh otoritas akademik yang diakui di bidangnya.

Hasil dan Pembahasan
A. Biografi Al-Mawardi

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun

Rachan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi: Analisis dan Inmplikasinya | 261

Nama lengkap ilmuwan Islam al-Mawardi adalah Abu al-Hasan
Ali bin Muhammad bin Habib al-Mawardi al-Bashri. la dilahirkan di
Bashrah pada tahun 364 H/975 M, dan wafat dalam usia 86 tahun pada
tanggal 30 Rabiul Awwal 450 H/27 Juni 1058 M di Baghdad.* Panggilan
“al-Mawardi”  diberikan  kepadanya  karena  kecerdasan  dan
kepandaiannya dalom berorasi, berdebat, berargumen, dan memiliki
ketajoman analisis terhadap setiap masalah yang dihadapinya. °
Sedangkan julukan “al-Bashri” dinisbatkan pada tempat kelahirannya,
Basrah.

Sebagaimana halnya tokoh-tokoh intelektual Muslim lainnya, al-
Mawardi juga telah melalui fose pendidikan sejok masa masa awal
pertumbuhannya. Proses pendidikannya bermula di kota kelahirannya,
Bashrah, yang terkenal sebagai salah satu pusat studi dan ilmu
pengetahuan dalam dunia Islam, kemudian melanjutkan pendidikannya di
Baghdad di Universitas al-Za'farani. la belajar ilmu hukum dari Abu al-
Qasim ‘Abdul Wahid al- Saimari, seorang ahli hukum Mazhab Syafi’i yang
terkenal. la mempelajari ilmu hukum, tata bahasa, dan kesusastraan dari
‘Abdullah al- Bafi dan Syekh Abdul Hamid al-Isfarayini. Dalam waktu
singkat, ia telah menguasai dengan baik ilmu-ilmu agama, seperti hadis,
fikih, politik, filsafat, etika, tata bahasa, dan sastra Arab.®

Sosok al-Mawardi merupakan salah seorang yang tidak pernah
puas terhadap ilmu, ia selalu berpindah-pindah dari satu guru ke guru
yang lain untuk menimba ilmu pengetahuan. Kebanyakan guru al-
Mawardi adalah ulama dan imam besar di Baghdad. Ketika itulah bakat
dan kecenderungannya pada fikih politik (figh al-siyédsah) mulai
mengental.’

Untuk bidang ini, ia menulis karya monumental al-Ahkém al-
Sulténiyyah. Adapun karya-karyanya yang lain, seperti Qawénin
alWizérah wa Siyéasat al-Mulk, Adab al-Dunyd wa al-Din, al-H{&wi al-
Kabir, dan al-Ignéd’. Al-Mawardi hidup tatkala kondisi sosial politik Dinasti
Abbasiyah sedang mengalami berbagai gejolak dan disintegrasi. Pada
saat itu, kehidupan mewah dan hedonis berkembang luas di kalangan
pemimpin umat Islam. Hal ini terlihat dengan jelas dalam acara-acara

* Abu Bakar Muhammad al-Katib al-Baghdadi, Tarikh Baghdad, (Kairo: Maktabah al-Khanji,
1931), 102. Ali bin Muhammad bin al-Asir, al-Lubab fi Tahdhib al-Ansab, (Kairo: Bab al-Khalq,
1356 H), h. 90.

5 Al-Mawardi, al-H {awi al- Kabir, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah, 1994), h. 55.

¢ Muhammad bin Ahmad bin Utsman al-Dhahabi, Siyar A’lam al-Nubald, dalam Syu’aib al-
Arna’ut dan Muhammad Na’im al-Arqasusi (Eds.), (Beirut: Muassasah alRisalah, 1986), h. 64.

7 Abdul Aziz Dahlan, et al, Ensklopedia Hukum Islam, Jilid IV, (Jakarta: Ikhitar Baru Van
Hoeve, 1990), h. 1162.

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun

Rachan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi: Analisis dan Inmplikasinya | 262

resepsi pernikahan, pakaian dinas kenegaraan, dan kehidupan pribadi
mereka. Disintegrasi ini diakibatkan hilangnya sifat amanah dalam segala
perjanjian yang dibuat, tidak percaya pada kekuatan diri sendiri, fatanisme
dan persaingan mazhab, perebutan antara Abbasiyah dan Alawiyah, dan
kebijokan untuk lebih mengutamakan pembinaan peradaban dan
kebudayaan Islam daripada politik. Akibatnya banyak provinsi
melepaskan diri dari kekuasaan Dinasti Abbasiyah, bahkan juga
memberontak dan berusaha merebut pusat kekuasaan di Baghdad.?

Dalam kondisi demikian, al-Mawardi pandai menguasai situasi
dan mampu memainkan perannya dengan baik, sehingga mendapatkan
jobatan-jabatan strategis dalam pemerintahan. Dalam kapasitasnya
sebagai ahli hukum Mazhab Syafi’i, ia pernah menjadi hakim di berbagai
kota.” Pada masa al-Qadir berkuasa (381-423 H/991-1031M) karir al-
Mawardi meningkat setelah ia menetap kembali di Baghdad, yaitu menjadi
Hakim Agung (Qé&di al-Qudéh), penasihat raja atau khalifah di bidang
agama (hukum Islam) dan pemerintahan. ' Karena kepandaian
diplomasinya, ia ditunjuk sebagai mediator perundingan antara
pemerintah Abbasiyyah dengan Buwaihiyah yang ketika itu sudah
menguasai politik. Al-Mawardi berhasil melakukan misinya dengan
memuaskan kedua belah pihak. Abbasiyyah tetap memegang jabatan
tertinggi kekhalifahan, sementara kekuasaan politik dan pemerintahan
diloksanakan oleh orang-orang Buwaihiyah. Untuk itu, tidak
mengherankan kalau al-Mawardi juga mendapat tempat yang layak dan
disenangi oleh para pemimpin Buwaihiyah yang menganut paham Syi‘ah.
11

Keberhasilan  al-Mawardi  dalom  melaksanakan — misi-misi
diplomatik dan tugas-tugas arbitrase yang diemban dan  yang
dipercayakan kepadanya, baik oleh Khalifoh al-Qadir maupun
penggantinya, al-Qaim, dalaom banyak hal disebabkan karena sikapnya
yang moderat, tegas, dan berani, serta kualitas keilmuannya yang dalam
dan luas, ditunjang oleh kealiman dan akhlaknya yang terpuiji. Sikapnya
yang moderat, tercermin dalam perilaku dan juga dalam tulisan-tulisannya
tentang kebijokan-kebijakan pemerintahan Umawiyah dan Abbasiyah.
Sedangkan sikapnya yang tegas dan berani, tampak ketika ia menolak

8 Dedi Supriadi, Sejarah Peradaban Islam, (Bandung: Pustaka Setia, 2008), h. 139-140.

® Mochtar Efendy, Ensiklopedi Agama dan Filsafat, (TK.: Universitas Sriwijaya, 2001), h. 399.

10 Abdul Aziz Dahlan, et al, Ensklopedia Hukum Islam, h. 1162.

' Muhammad Igbal dan Amin Husein Nasution, Pemikiran Politik Islam dari Masa Klasik
hingga Indonesia Kontemporer, (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, Cet. 1, 2010), h. 17.

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun

Rachan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi: Analisis dan Inmplikasinya | 263

setiap gelar yang diberikan kepada seorang sultan yang dianggapnya
bertentangan  dengan  nilai-nilai  keagamaan.  Sebagai  contoh
penolakannya terhadap Abu Kalijar yang meminta gelar “Sultén al-A’zam
Mélik al-Umam” atau penolakannya ketika Khalifah al-Qaim memberikan
gelar Syahansyah atau “Mélik al-MulOk” kepada Sultan Jalal al-Daulah,
meskipun ia mempunyai hubungan yang mesra dengannya.

Sebagai seorang ilmuwan, al-Mawardi merupakan  sosok
intelektual Muslim yang tidak puas hanya mengikuti mazhab pemikiran
tertentu yang berkembang pada masanya, bila mazhab pemikiran tersebut
ternyata kurang memuaskan atau bertentangan dengan logika pemikiran
pribadinya. Semangat kebebasan intelektual ini mendorong al-Mawardi
dalam beberapa hal berbeda dengan pemikiran-pemikiran Sunni yang
lain, yang kaku dalam memegang prinsip-prinsip mazhab yang dianutnya.
Karena itu, banyak pemikiran keagamaan al-Mawardi yang identik
dengan pemikiran-pemikiran Mu‘tazilah. Ignaz Goldziher menyatakan al-
Mawardi sebagai penganut Mu’tazilah dalam ilmu kalam.'? Menurut lbnu
al-‘Imad, seperti halnya lbnu al-Shalah, tuduhan Mu'tazilah itu
dikarenakan oleh keberanian al-Mawardi  memberikan penafsiran
terhadap ayat-ayat mutasydbihét dan juga persetujuannya terhadap
beberapa butir pemikiran Mu’tazilah, seperti persoalan tentang perkara
“qadar”. Selain itu, pemikirannya yang identik dengan Mutazilah adalah
terkait peran dan kedudukan akal. Karenanya, meskipun ia bukan
pengikut Mu'tazilah, tetapi pengaruh pemikiran Mu‘tazilah tampak besar.
Kedua arus besar pemikiran inilah (Sunni-Mu’tazilah) yang membentuk
pemikiran-pemikiran keagamaan al-Mawardi."

Pemikiran-pemikiran ini oleh al-mawardi selalu diletakkan di atas
landasan nas-nas agama dan ditulis dalam beberapa judul karya yang
banyak dan beragam. Karya tulisnya berjumlah 12 buah terkait persoalan
keagamaan, sosial, politik, bahasa, dan etika.Mengenai persoalan
keagamaan terdapat lima judul buku, yaitu: 1) al-Nukat wa al-‘Uyun,
sebuah kitab tafsir ayat al-Qur’an, 2) al-Hawi al-Kabir, yang terdiri dari 30
juz dan sekitar 4000 halaman, berisi tentang fikih Mazhab Syafi’i, 3) al-
lgnd’, berisi tentang garis-garis besar pemikiran-pemikiran fikih Mazhab
Syafi'i yang dengannya menghantarkan al-Mawardi dekat dengan
kekuasaan Abbasiyah, tapi kini buku ini hilang, 4) A'lém al-Nubuwwah,

12 Abd al-Rahman al-Badawi (Ed.), al-Turats al-Yunani fi al-Had }arat al-Islamiyah, (Kairo: Dar
al- Nahd}ah, 1965), 127. Syamsul Anwar, “al-Mawardi dan Teorinya tentang Khilafah”, Al- Jami’ah,
No. 35, (Yogyakarta: UIN SUKA, 1987), h. 22.

13 A. Luthfi Hamidi, Penguasa dan Kekuasaan: Pemikiran Politik al-Mawardi, (Yogyakarta:
UIN SUKA, 1996), h. 25.

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun

Rachan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi: Analisis dan Inmplikasinya | 264

berisi tentang dalil-dalil kenabian, dan 5) Kitab fi al-Buy(’, berisi tentang
hukum jual-beli, namun buku ini kini juga hilang.

Sedangkan karyanya tentang pemikiran sosial-politik adalah: 1)
al-Ah}kém al-Sult}aniyyah wa al-Wilayat al-Diniyyah, buku ini mendapat
perhatian besar di dunia Barat dan diterbitkan di Bonn pada tahun 1853
dengan judul Maverdii Constitutiones Politicae, 2) Nasth} at al-MulOk, }
masih berupa naskah yang tersimpan pada perpustakaan Paris, 3) Tashil
al-Naz}ar wa Ta'{il al-Z}afar, berisi tentang sendi-sendi dasar kekuasaan,
etika, dan cara-cara menggunakan kekuasaan, 4) Qawénin al-Wizérah
wa Siyasat al-Mulk, terbit untuk pertama kali di Mesir tahun 1929 dengan
judul Adab al-Wazir dan telah diteriemahkan ke dalam bahasa Jerman,
Perancis, dan Inggris

Adapun karya-karyanya tentang bahasa dan sastra Arab adalah:
1) Kitab fi al- Nahw, kitab ini belum ditemukan wujudnya, 2) al-Amtsal wa
al-Hikam, yang berisi tentang kata-kata mutiara dan juga syair-syair Arab
terkemuka, dan 3) Adab al-Dunyd wa al-Din, karya kombinasi bidang
sastra dan etika keagamaan.

B. Kerangka Teoritis: Konsep Kekuasaan Menurut Al-Mawardi

Konstalasi politis yang bergeliat di zaman al-Mawardi berada
dalam keadaan yang carut marut, mirip zaman yang dihadapi oleh al-
Farabi. Meski demikian, kedua tokoh ini menggunakan pola dan cara
yang berbeda dalom menjawab tantangan tersebut, al-Farabi dengan
kekuatan nalar filosofisnya meresolusi fakta tersebut dengan pendekatan
yang sangat sempurna, meski demikian pengejawantahan ide-idenya
secara kultural tidak dapat terealisasi, sementara kekhasan al-Mawardi
pada posisi ini ialah memformulasi sebuah gerakan politis sebagai respon
terhadap fakta dengan mempertahankan status quo, stressingnya bahwa
seorang khalifah harus berbangsa Arab dan berasal dari suku Quraisy,
demikian halnya dengan para pembantu kekhalifaan.'

Hal yang menjadi problem kemudian ialah apakah berbangsa
Arab dan suku Quraisy yang dimaksudkan al-Mawardi pada persoalan ini
terkait secara langsung dengan etnis yang sifatnya material biologis,
ataukah terdapat asumsi yang lebih substantif yang melatari pernyataan
tersebut dimana sifatnya sosiofilosofis Kaitannya dengan persoalan ini,
perlu mengurai pandangan al-Mawardi terkait dengan asal mula
tumbuhnya negara.

14 Munawir Sjadzali, Islam dan Tata Negara; Ajaran Sejarah dan Pemikiran. (Jakarta: UI Press,
1993), h. 63.

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun

Rachan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi: Analisis dan Inmplikasinya | 265

Sebagaimana Plato, Aristoteles, dan lbnu Abi rabi’, Mawardi juga
berpendapat bahwa manusia itu adalah makhluk sosial, tetapi Mawardi
memasukkan unsur agoma dalam teorinya. Manusia adalah makhluk
yang paling memerlukan bantuan pihak lain dibanding makhluk lain.
Menurutnya, kelemahan manusia yang tidak memiliki kemampuan untuk
memenuhi semua kebutuhannya sendiri dan adanya perbedaan individual
(bakat, kecenderungan dan kemampuan) mendorong manusia untuk
bersatu dan saling membantu serta mengadakan kerja sama.'® Dengan
kata lain, sebab lahirnya Negara adalah hajat umat manusia untuk
mencukupi kebutuhan mereka bersama, dan akal mereka yang mengajari
tentang cara bagaimana saling membantu dan tentang bagaimana
mengadakan ikatan satu sama lain.

Al-Mawardi  menegaskan  bahwa  kepemimpinan  negara
merupakan instrument untuk meneruskan misi kenabian guna memelihara
agama dan mengatur dunia. Pemeliharaan agama dan pengaturan
merupakan dua jenis aktifitas yang berbeda, tetapi berhubungan secara
simbolik. Keduanya merupan dua dimensi dari misi kenabian.'

Dalam teori politik Sunni, seperti halnya lbn Taimiyah, institusi
pemerintahan adalah simbol tertinggi syariah. Al-Mawardi sadar bahwa
syariach menjadi pegangan bagi umat Islam. Namun, realitasnya tidak
demikian, Khalifah Abbasiyah menentukan lain. Barangkali inilah yang
menjadi salah satu sebab ia menempuh jalan kompromi dalam
perumusan teori politiknya sekalipun mengorbanya cita-cita syariah. '’
Pemberian jobatan kepada orang yang mampu menjalankan tugas di atas
pada ummat adalah wajib berdasarkan konsesus ulama. Sekelompok
orang berpendapat, bahwa pengangkatan kepala negara hukumnya waijib
berdasarkan akal, sebab watak orang-orang berakal mempunyai
kecenderungan untuk tunduk kepada kepala negara yang melindungi
mereka dari segala bentuk ketidakadilan, memutuskan konflik dan
permusuhan yang terjadi di antara mereka. Tanpa kepala negara,
manusia berada dalam keadaan chaos, dan menjadi manusia-manusia
yang tidak diperhitungkan bangsa-bangsa lain.

Menurut Muhammad Dhiya al-Din al-Rais, mengangkat kepala
negara itu sangat penting, utamanya untuk malanjutkan misi Islam
sepeninggal Nabi Muhammad Saw, melindungi masyarakat dari berbagai

15 Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, dalam Suyuti Pulungan, Figih Siyasah : Ajaran,
Sejarah dan Pemikiran, (Cet.IV; Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 1999), h. 227.

16 Syamsuddin Ramadhan, Menegakkan Kembali Khilafah Islamiyah. (Jakarta: Panjimas, 2003),
h. 45.

17 Ahmad Syafi’i Ma’arif, Islam dan Masalah Kenegaraan. (Jakarta: LP3S, 1996), h. 31.

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun

Rachan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi: Analisis dan Inmplikasinya | 266

mudarat, untuk merealisir  kewajiban-kewajiban agama  yang
pelaksanaanya memerlukan campur tangan penguasa, dan  untuk
mewujudkan keadilan dan menjamin tercapainya keinginan rakyak untuk
mencapai kebahagian dunia dan akhirat. Karena memandang sedemikian
urgenya eksistensi seorang kepala negara sehingga Ibnu Taimiyah
mengatakan “60 tahun di bawah pemerintahan (kepala negara) yang
zalim, lebih baik daripada satu malam tanpa kepala negara”.'®

Jika kepemimpinan kepala negara telah diketahui sebagai hal
yang wajib menurut Syariat, maka status wajibnya kepemimpinan adalah
fardhu Kifayah seperti jihad, dan mencari ilmu. Artinya jika kepemimpinan
kepala negara telah dijalankan oleh orang yang berhak menjalankannya,
maka kepemimpinan telah gugur dari orang lain. Jadi status hukum
kepemimpinan kepala negara adalah fardhu kifayah. Namun, jika tidak
ada orang yang menjalankan tugas kepemimpinan kepala negara, maka
harus ada dua pihak yang menjalankannya yaitu:

a) Dewan pemilih yang bertugas memilih kepala negara bagi ummat.
b) Dewan yang bertugas mengangkat salah seorang dari mereka
untuk dijadikan kepala negara.

Menurut kaum Sunni, mengangkat kepala negara itu merupakan
kewajiban berdasarkan syariat. Untuk melegitimasi pandangan tersebut,
kaum Sunni  mengemukakan tiga argumentasi yaitu: Pertama,
berdasarkan al-Qur'an surat An-Nisa: 59. “Hai orang-orang yang
beriman, taatilah Allah dan Rasulnya dan Ulil Amri (pemerintah) diantara
kamu”. Kedua, Hadist Nabi yang berbunyi, “Tidak boleh tiga orang berada
di suatu tempat di muka bumi ini, kecuali bila mereka memilih salah seorang
di antaranya sebagai pemimpinnya”. (H.R Ahmad)."” Ketiga, berdasarkan
iima sahabat dan tabi‘in. Dalil ketiga ini disepakati saat Abu Bakar
berpidato di Masjid bertepatan dengan pelantikannya oleh seluruh umat
Islom guna mempertegas pembaiatannya yang telah dilakukan oleh para
sahabat lain di Saqifah Bani Saidah.

Jabatan kepala negara dianggap sah dengan dua cara; pertama,
pemilihan oleh ahlul halli wal ‘agdi (maijlis syura). Kedua, penunjukan oleh
kepala negara sebelumnya. Para uloma berbeda pendapat mengenai
jumlah keanggotaan ahlul halli wal ‘aqdi (majlis syura) sehingga
pengangkatan kepala negara oleh mereka dianggap sah. Sekelompok
uloma berpendapat, bahwa pemilihan kepala negara tidak sah kecuali
dengan dihadiri seluruh anggota ahlul halli wal ‘agdi (mailis syura) dari

18 Ibnu Taimiyah, Al-Siyasah Syat’iyyah fi Ishlah al-Ra’iyyah. (Bandung: Angkasa, 2003), h. 13.
19 Ibnu Ahmad bin Hambal, Musnad al-Imam Ahmad Ibnu Hambal, jilid 2. (Cairo: Dar alFikr,
t.th), h. 177.

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun

Rachan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi: Analisis dan Inmplikasinya | 267

setiop daerah, agar yang mereka angkat diterima seluruh lapisan
masyarakat dan mereka semua tunduk kepada kepemimpinannya.
Pendapat ini berhujjah dengan pengangkatan Abu Bakar ra ketika menjadi
kepala negara. la dipilih oleh orang-orang yang hadir dalam
pengangkatannya, dan tidak menunggu kedatangan anggota yang belum
hadir.

Kelompok ulama lain berpendapat, bahwa minimal lembaga yang
memilih kepala negara yaitu ahlul halli wal ‘agdi (maijlis syura)
beranggotakan lima orang, kemudian mereka sepakat mengangkat
kepala negara, atau salah seorang dari mereka sendiri yang diangkat
dengan restu empat anggota yang lain. Kelompok ini berhujjah dengan
dua alasan;

a) Bahwa pengangkatan Abu Bakar ra dilakukan lima orang yang
sepakat menunjuk Abu Bakar, kemudian diikuti oleh orang-orang
lain. Kelima orang tersebut adalah Umar bin Khaththab, Abu
Ubaidah bin Al-Jarrah, Usaid bin Hudhair, Bisyr bin Sa’ad, dan
Salim mantan budak Abu Hudzaifah.

b) Bahwa Umar bin Khattab ra membentuk lembaga syura dengan
beranggotakan enam orang kemudian keenam orang tersebut
mengangkat salah seorang dari mereka menjadi kepala negara
dengan persetujuan kelima orang anggota syura tersebut. Inilah
pendapat sebagian besar fugaha dan para teolog di Basrah.

Para ulama di Kufah berpendapat, bahwa ahlul halli wal ‘aqdi (maijlis
syura) dianggap sah dengan tiga orang. Salah seorang dari ketiganya
ditunjuk sebagai kepala negara dengan persetujuan dua anggota yang
lain. Jadi salah seorang dari mereka yang diangkat, dan dua orang
lainnya menjadi saksi sebagaimana akad pernikahan dianggap sah
dengan dihadiri satu orang wali dan dua orang saksi. Kelompok lain
berpendapat, bahwa ahlul halli wal ‘aqdi (maijlis syura) sah dengan satu
orang, karena Abbas bin Abdul Muthalib ra berkata kepada Ali bin Abu
Thalib ra, "Bentangkan tanganmu, aku membaitmu, agar orang-orang
berkata bahwa paman Rasulullah telah membaiat keponakannya kemudian
tidak ada dua orang yang berbeda pendapat tentang dirimu”.

Dari perjalanan sejarah Islam selama berpuluh-puluh abad sejok masa
klasik hingga masa kontemporer sekarang ini, terbukti bahwa tidak ada
satupun gelar kepala negara Islam tertentu yang dipegang secara teguh
dan konsekuen oleh umat Islam agaknya ini bukanlah masalah prinsipil
hanya formalitas saja.

Al-Mawardi mendefinisikan kekuasaan sebagai amanah (trust) yang harus
dijalankan demi kemaslahatan umat. la mengembangkan konsep imamah

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun

Rachan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi: Analisis dan Inmplikasinya | 268

(kepemimpinan) sebagai institusi utama dalam politik Islam, dengan syarat
dan karakteristik tertentu bagi seorang imam atau khalifah, antara lain:
1. Adil dan bertakwa
2. Berilmu tentang hukum Islam (figh)
3. Memiliki kecakapan dalam mengelola urusan negara

Selain  itu, Al-Mawardi  menekankan  pentingnya  syura
(musyawarah), ketaatan rakyat terhadap pemimpin, dan kontrol moral
serta hukum terhadap penyalahgunaan kekuasaan.Pandangan al-
Mawardi kaitannya dengan penegakan negara melalui politik mempunyai
enam unsur pokok®, yaitu :

1) Agama yang dianut dan dihayati sebagai ketentuan moral. Agama
dapat mengendalikan keinginan dan hawa nafsu manusia, karena
menjadi pengawas melekat pada hati nurani manusia, maka
agama menjadi sendi yang paling pokok bagi kesejahteraan dan
stabilitas negara.

2) Penguasa yang kharismatik, berwibawa dan dapat dijadikan
teladan. Dengan begitu ia bisa mempersatukan aspirasi-aspirasi
yang berbeda-beda (heterogen); membina Negara untuk mencapai
tujuan luhur, menjaga agar agama dihayati serta diamalkan, dan
melindungi rakyat, kekayaan, serta kehormatan mereka, dalam
kondisi konteks seperti ini penguasa pada intinya adalah imam atau
khalifah.

3) Keadilan yang menyeluruh. Dengan menyeluruhnya keadilan akan
tercipta keakraban antara sesama warga Negara, menimbulkan
rasa hormat dan ketaatan kepada pimpinan, menyemarakkan
kehidupan rakyat dan membangunkan minat rakyat untuk berkarya
dan berprestasi. Keadilan juga akan menciptakan persatuan,
membangkitkan kesetiaan rakyat, memakmurkan negeri yang
akhirnya mengamankan kedudukan penguasa. Keadilan harus
dimulai dari diri sendiri yang tercermin pada melakukan kebaikan
dan meninggalkan perbuatan buruk, kemudian berlaku adil pada
orang lain. Yang tersebut terakhir dibagi kedalam tiga bagian; (1)
Berlaku adil terhadap bawahan, seperti raja terhadap rakyatnya,
dengan memberi kemudahan dan meninggalkan cara-cara yang
memberatkan. (2) Berlaku adil terhadap atasan, seperti rakyat
terhadap penguasanya dengan sikap taat yang ikhlas, siap
membantu dengan loyalitas yang tinggi. (3) Berlaku adil terhadap

20 Al-Mawardi, al-Ahka>m al-Sultha>niyah, dalam M. Yusuf Musa, Politik dan Negara dalam
Islam, (Cet. II; Yogyakarta:Pustaka L.SI, 1991), h. 60.

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun

Rachan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi: Analisis dan Inmplikasinya | 269

sesama setara, yaitu tidok mempersulit urusan, meninggalkan
tindakan tak terpuji dan yang menyakitkan.

4) Keamanan yang merata. Dengan meratanya keamanan, rakyat
dapat hidup tenang dan dapat melaksanakan kewajiban dan
haknya sebagai rokyat. Meratanya keamanan adalah akibat
menyeluruhnya keadilan.

5) Kesuburan tanah yang berkesinambungan. Dengan kesuburan
tanah, kebutuhan rakyat akan bahan makanan dan kebutuhan
materi yang lain dapat dipenuhi, dan dengan demikian dapat
terhindarkan dari perbuatan johat dengan segala akibat buruknya.

6) Harapan kelangsungan hidup. Generasi sekarang punya kaitan
erat dengan generasi yang akan datang, maka generasi sekarang
merupakan pewaris generasi lalu. Karenanya harus dipersiapkan
generasi yang bersikap optimisme sehingga ia mampu mencukupi
kebutuhannya. Sebaliknya generasi yang pesimis akan digilas oleh
waktu dan perkembangan zaman dan tak mungkin bertahan.
Rasulullah bersabda : “Adanya harapan adalah satu nikmat dari
Allah kepada umatku, kalau tidak ada harapan orang tidak akan
(susah-susah) menanam pohon, dan seorang ibu tidak akan
menyusui anaknya”.

Melalui sendi dasar etik yang demikian diharapkan negara benar-benar
mengupayakan segala cara untuk menjaga persatuan umat dan saling
tolong menolong sesama mereka, memperbanyak sarana kehidupan yang
baik bagi setiap warga sehingga seluruh rakyat dapat menjadi laksana
bangunan yang kokoh. Pada waktu yang sama memikul kewajiban dan
memperoleh hak tanpa adanya perbedaan antara penguasa dan rakyat,
antara yang kuat dan yang lemah dan antara kawan dan lawan.
Pemikiran politik al-Mawardi, khususnya yang berkaitan dengan imamah
(kepemimpinan) sebagai suatu sistem pemerintahan, dapat dilihat dalam
kerangka sebagai berikut?':

1. Hukum Menegakkan Imamah (kepemimpinan)

Imamah (kepemimpinan) yang dimaksud al-Mawardi, dijabat oleh
khalifah atau pemimpin (al-rais), raja (al-mulk), penguasa (al-sulthan),
atau kepala negara (qaid al-daulat) dan kepadanya ia berikan label
agama. Al-Mawardi menyatakan , “Imamah dibentuk untuk menggantikan

fungsi kenabian guna memelihara agama dan mengatur dunia”. %2

2l Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, dalam Suyuti Pulungan, Fiqih Siyasah : Ajaran,
Sejarah dan Pemikiran, (Cet.IV; Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 1999), h. 89-143.
22 Kamaluddin Nurdin, Hukum Tata Negara dan Kepemimpinan Dalam Takaran Islam, (Cet.

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun

Rachan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi: Analisis dan Inmplikasinya | 270

Dengan demikian seorang imam adalah pemimpin agama disatu pihak
dan dilain pihak adalah pemimpin politik.

Dasar pembentukan imamah kata Mawardi adalah wajib secara
iima’. Akan tetapi, dasar kewajiban itu diperselisihkan, apakah
berdasarkan rasio atau hukum agama (syari’‘ah). Menurutnya ada dua
golongan, pertama, wajib karena pertimbangan akal (rasio). Alasannya
manusia itu adalah makhluk sosial, dan dalam pergaulan antara mereka
mungkin terjadi permusuhan, perselisihan, dan penganiayaan. Karenanya
diperlukan pemimpin yang dapat mencegah terjadinya kemungkinan-
kemungkinan itu. Jadi secara logika manusia  membutuhkan
pemerintahan.

Golongan kedua, wajib berdasarkan hukum agama (syari’ah)
bukan karena pertimbangan akal, karena kepala Negara menjalankan
tugas-tugas agama yang bisa saja rasio tidak mendukungnya dan rasio itu
tidak mewajibkan sang pemimpin untuk menjalankannya. Sementara itu,
rasio hanya mewajibkan setiap orang yang berakal agar tidak melakukan
kezaliman dan tidak memutuskan hubungan dengan orang lain, serta
mendorong untuk berbuat adil dan menyambung hubungan dengan
orang lain.

1. Yang berhak dipilih

Orang yang berhak dicalonkan sebagai kepala negara (imam)

harus memiliki tujuh syarat berikut ini :

a) Adil dalam arti yang luas

b) Punya ilmu untuk dapat melakukan ijtihad dalom menghadapi
persoalan-persoalan dan hukum.

c) Sehat pendengaran, mata dan lisannya, supaya dapat
berurusan langsung dengan tanggung jowabnya.

d) Sehat badan, sehingga tidak terhalang untuk melakukan gerak
dan melangkah cepat.

e) Pandai dalam mengendalikan urusan rakyat dan kemaslahatan
umum. f) Berani dan tegas membela rakyat dan menghadapi
musuh.

f) Keturunan Quraisy.

2. Para Pemilih (Ahl al-Ikhtiyar)

Dalam pemikiran Imam Mawardi, bukan hanya mereka yang akan
dipilih sebagai pemimpin mempunya syarat tertentu, namun mereka yang
berhak memilih harus juga memiliki persyaratan tertentu. Setidaknya ada

I; Jakarta: Gema Insani Press, 2000), h. 16.

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun

Rachan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi: Analisis dan Inmplikasinya | 271

tiga syarat yang harus mereka penuhi, di antaranya,

a) Kredibilitas pribadinya atau keseimbangan (al-‘Adalah) memenuhi
semua criteria.

b) Mempunyai ilmu sehingga tahu sioapa yang berhak dan pantas
untuk memangku jobatan kepala negara dengan syaratsyaratnya.

c) Memiliki pendapat yang kuat dan hikmah yang membuatnya dapat
memilih siapa yang paling pantas untuk memangku jabatan kepala
negara dan siapa yang paling mampu dan pandai dalam membuat
kebijakan yang dapat mewujudkan kemaslahatan umat.

d) Orang-orang yang berhak memilih imam ini adalah para wakil
rakyat yang biasa disebut Ahl al-Hall wa al-‘Aqd, mereka inilah
yang memiliki wewenang untuk mengikat, mengurai dan
memecahkan masalah, atau juga disebut model allkhtiar.

3. Cara Pemilihan Imam (Suksesi Kepala Negara)

Dalam suksesi/pemilihan imam (kepala Negara) dapat ditempuh

dengan dua sistem:
a) Dipilih oleh Ahl al-Hall wa al-‘Aqd.
b) Wasiat atau penunjukan oleh imam sebelumnya.

Hal ini menunjukkan bahwa baik dari sumber awal agama Islam
maupun dari fakta historis, al-Mawardi tidak menemukan sistem baku
tentang suksesi kepala negara, tetapi suksesi dalam Islam yang telah di
implementasikan oleh para sahabat ada tiga sistem. Pertama, pemilihan
umum yang dilakukan oleh lembaga legislatif seperti kasus Abu Bakar.
Kedua, pemilihan sistem komisi yang dipilih untuk menentukan
penggantian kepala negara, kemudian penentuan komisi ini di
promosikan kepada rakyat untuk disahkan, seperti promosi Umar bin
Khattab. Ketiga, sistem penunjukkan oleh kepala negara sebelumnya
dengan fterlebih dulu memperhatikan suara politik rakyat, sebagaimana
naik tahtanya Utsman ibn Affan.

4. Kewajiban-kewajiban Imam
Tugas yang harus diemban oleh kepala negara untuk memerintah
negaranya setidaknya ada 10 hal, di antaranya:
a) Menjaga dasar-dasar agama yang telah disepakati ulama salaf.
b) Menegakkan keadilan, supaya yang kuat tidak menganiaya
yang lemah, dan yang lemah tidak merasa teraniaya.
c) Menegakkan hukum, supaya agama Allah dan hak-hak umat
terjaga.

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun

Rachan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi: Analisis dan Inmplikasinya | 272

d) Menjaga keamanan dan menjaga daerah kekuasaannya dari
gangguan musuh dan penjahat sehingga umat/rakyat bebas
dan aman baik jiwa maupun hartanya.

e) Membentuk kekuatan untuk menghadapi musuh.

f) Jihad pada orang-orang yang menentang Islam setelah adanya
dakwah agar mereka mengakui eksistensi Islam.

g) Memungut pajak dan sedekah menurut yang diwajibkan syara’,
nash dan ijtihad.

h) Mengatur penggunaan harta baitul mal secara efektif.

i) Mengangkat pejabat-pejabat yang terpercaya dan mengangkat
orang-orang yang kompeten untuk membantunya dalam
menunaikan amanah dan wewenang ia pegang.

i) Melakukan sendiri inspeksi atas pekerjoan para pembantunya
dan meneliti jalannya proyek sehingga ia dapat melakukan
kebijakan politik umat Islam dengan baik dan menjaga negara.

5. Mengetahui Imam (Kepala Negara)

Jika jobatan imam telah diserahkan secara resmi kepada
seseorang, baik dengan penyerahan mandat maupun pemilihan, seluruh
umat Islam harus mengetahui perpindahan jabatan itu kepada imam yang
baru, dengan sifatsifatnya. Akan tetapi, mereka tidak harus mengetahui
sosoknya secara langsung dan namanya, kecuali dewan pemilih yang
menjadi landasan legalitas pengangkatan kepala negara dan faktor
penentu sahnya jabatan itu.

6. Pemakzulan (Pemecatan Imam)

Jika kepala negara telah menunaikan hak-hak ummat yang telah
penulis sebutkan sebelumnya, otomatis telah menunaikan hak-hak Allah
dan hak-hak rakyat, dan kewajiban-kewajibanya. Jika itu telah ia lakukan,
umat atau rakyat mempunyai dua hak atasnya. Pertama, taat kepadanya.
Kedua, menolongnya selagi tetap dalam kebenaran. Alasan yang
membolehkan pemakzulan (impeachment) kepala negara itu, menurut Al-
Mawardi ada dua.

Pertama, karena ia mengalami perubahan dalom hal moral.
Perubahan ini ada dua macam yakni:#

a) Perubahan moral yang berkaitan dengan jasmaniah yakni ia
mengerjakan larangan-larangan, dan kemungkarankemungkaran,
karena menuruti yahwat, dan tunduk kepada hawa nafsu.

b) Perubahan moral yang berkaitan dengan agidah.

23 Qomaruddin Khan, Negara Al-Mawardi. (Bandung: Pustaka, 2002), h. 62-63.

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun

Rachan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi: Analisis dan Inmplikasinya | 273

Kedua, jika terjadi perubahan dalam diri kepala negara. Dalam
hal ini ada tiga hal:
a. cacat panca indra;
b. cacat organ tubuh, dan
c. cacat tindakan.

7. Teori Kontrak Sosial

Suatu hal yang sangat menarik dari gagasan ketatanegaraan
Mawardi adalah hubungan antara ahl al-hall wa al-aqd atau al-ikhtiar dan
imam atau kepala negara itu merupakan hubungan antara dua pihak
peserta kontrak sosial atau perjanjian atas dasar sukarela, satu kontrak
atau persetujuan yang melahirkan kewajiban dan hak bagi kedua belah
pihak atas dasar timbal balik. Oleh karenanya maka imam, selain berhak
untuk ditaati oleh rakyat dan menuntut loyalitas penuh dari mereka, ia
sebaliknya mempunyai kewajibankewajiban yang harus dipenuhi terhadap
rakyatnya, sebagaimana yang telah dijelaskan di depan.

Adapun yang menarik dari hal ini, bahwa al-Mawardi
memperkenalkan teori kontrak sosial pada awal abad XI masehi, dan baru
lima abad kemudian yakni pertengahan abad XVI masehi mulai
bermunculan teori kontrak sosial di Barat. Dengan demikian al-Mawardi
adalah satu-satunya pemikir politik Islam Zaman Pertengahan yang
berpendapat bahwa kepala Negara dapat diganti kalau ternyata tidak
mampu lagi melaksanakan tugas, meskipun Mawardi tidak memberikan
cara atau mekanisme bagi pergantian kepala Negara itu. Juga ia tidak
menjelaskan bagaimana ahl al-ikhtiar atau ahl al-hall wa al-agd itu
diangkat, dan dari kalangan mana, berdasarkan kualifikasi pribadi atau
perwakilan kelompok.

C. Analisis: Relevansi dan Implikasi di Era Modern

Kepemimpinan menurut Imam al-Mawardi dan Indonesia Pasca
Reformasi Imam al-Mawardi dalam kitab al-Ahkam  as-Sulthoniyah
menjelaskan Imamah merupakan seseorang pemimpin negara yang
ditugaskan sebagai pengganti (khalifah) nabi sebagai seseorang yang
menjaga agama dan mengatur dunia. Dari sini kita bisa memahami tugas
Imamah atau seorang pemimpin negara menurut Imam al-Mawardi tidak
hanya menjadi seorang yang hanya memimpin segala urusan dunia,
namun juga menjaga eksistensi agama lIslam, dalam hal ini maka
diharapkan seorang pemimpin negara mampu memahami hal-hal yang
berkaitan dengan agama baik itu al-Qur’an, Hadist, ilmu figh, usul figh
dan lain sebagainya agar seorang pemimpin juga bisa menentukan

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun

Rachan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi: Analisis dan Inmplikasinya | 274

bagaimana dan mengambil keputusan sesuai hukum syariat yang ada.
Disini Imam alMawardi juga menjelaskan bahwa tugas pemimpin negara
juga assyiasyatu al-dunya kalau kita memahami kata syiasyatu/assyiasyah
bisa kita artikan sebagai politik, namun disini pemahaman mengenai
assyiasyatu al-dunya lebih luas yang dimana seorang pemimpin tidak
hanya memikirkan bagaimana kesejohteraan yang harus dicapai
masyarakatnya melalui sandan pangan saja, namun juga harus bisa
memikirkan lebih maju lagi baik dari segi ekonomi, informasi, teknologi
dan ketahanan negara (Mawardi, 2006).

Dari penjabaran di atas kita bisa memahami secara jelas bahwa
seorang pemimpin negara menurut sudut pandang Imam al-Mawardi
diartikan sebagai seseorang yang menggantikan peran nabi dalom
menjaga agama dan mengatur keadaan dunia. Hal ini memiliki relevansi
dengan di Indonesia, jika kita melihat dalam konteks di Indonesia
konstitusi dengan jelas menegaskan sejak kemerdekaan Indonesia,
indonesia menganut ciriciri sistem presidensial yang dimana hal ini bisa
dipahami bahwa di negara Indonesia presiden sebagai pemegang
kekuasaan negara. Sistem pemerintahan presidensial yang di terapkan di
Indonesia pasca reformasi dapat dipahami sebagai berikut, presiden
sebagai kepala negara dan sebagai kepala pemerintahan, presiden tidak
dipilih oleh badan perwakilan tetapi oleh dewan pemilih dan belakangan
peranan dewan pemilih tidok tampak lagi sehingga dipilih oleh rakyat,
presiden sebagai badan eksekutif memiliki kedudukan sama dengan
badan legislatif dan badan yudikatif, kabinet dalam pemerintahan
dibentuk oleh Presiden guna menjalankan pemerintahan selama presiden
menjabat oleh karenanya kabinet bertanggungjowab kepada presiden,
dan presiden tidak dapat dijatuhkan oleh badan legislatif, begitupun
sebaliknya Presiden tidak dapat membubarkan badan legislatif, adapun
dalam pemberhentian presiden ada sistematikanya tersendiri yang telah di
atur dalam konstitusi (Octovina, 2018).

Secara spesifik kita bisa melihat bahwa ada sedikit perbedaan
mengenai pengertian pemimpin negara yang dimana menurut Imam Al-
Mawardi seorang pemimpin tidak hanya mengurusi urusan dunia saja
namun juga secara jelas seorang pemimpin harus menjaga keutuhan
agama. Hal ini diperkuat dengan adanya pendapat sebagian tokoh Islam
bahwa hukum pengangkatan seorang pemimpin wajib berdasarkan
syariat. Sedangkan dalam sistem yang ada di indonesia seorang pemimpin
negara atau presiden dijelaskan sebagai kepala negara dan kepala
pemerintahan walaupun disini tidak dijelaskan secara jelas bahwa seorang
presiden harus menjaga keutuhan agama, namun dalam peran aktifnya

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun

Rachan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi: Analisis dan Inmplikasinya | 275

presiden Indonesia harus menjaga keutuhan negara hal ini juga berarti
menjaga keutuhan agama secara umum.

Pemikiran Imam al-Mawardi mengenai imamah, sebagaimana
diuraikan dalam karyanya al-Ahkam al-Sulthaniyyah, menekankan bahwa
kepemimpinan negara merupakan kelanjutan dari misi kenabian dengan
dua fungsi utama: menjaga agama dan mengatur urusan dunia. Dalam
pandangan al-Mawardi, seorang pemimpin ideal harus memiliki integritas
keagamaan, kapasitas intelektual dalom memahami hukum Islam, dan
kompetensi administratif dalam mengelola negara.?*

Dalam konteks negara modern seperti Indonesia, yang menganut
sistem demokrasi presidensial, konsep imamah al-Mawardi tetap relevan
dalam aspek etika kepemimpinan dan akuntabilitas. Meskipun tidak
secara eksplisit mengemban tugas menjaga agama, presiden Indonesia
memiliki tanggung jowab moral untuk menjamin kebebasan beragama
dan menjaga harmoni sosial dalam masyarakat yang pluralistik.?

Relevansi pemikiran al-Mawardi dalom era modern dapat dilihat
melalui beberapa aspek: pertama, Prinsip Amanah dan Akuntabilitas:
Konsep amanah dalom kepemimpinan menekankan bahwa pemimpin
harus bertanggung jawab kepada rakyat dan Tuhan. Hal ini sejalan
dengan prinsip good governance dalam teori politk modern yang
menekankan transparansi dan akuntabilitas.?® Pertama, Prinsip Syura dan
Demokrasi  Deliberatif. Al-Mawardi menekankan pentingnya syura
(musyawarah) dalam pengambilan keputusan, yang sejalan dengan
prinsip demokrasi deliberatif yang menghargai partisipasi publik.?’*

Kedua, Mekanisme Pemakzulan: Pemikiran al-Mawardi mengenai
pemakzulan pemimpin yang gagal menjalankan tugasnya menunjukkan
adanya mekanisme kontrol kekuasaan, mirip dengan sistem checks and
balances dalam demokrasi modern?.

Naomun, beberapa aspek pemikiran al-Mawardi  perlu
direinterpretasi agar sesuai dengan nilai-nilai demokrasi kontemporer.
Misalnya, syarat kepemimpinan yang mengharuskan keturunan Quraisy

2 Abu al-Hasan al-Mawardi, a-Abkan al-Sulthaniyyah, ed. Ahmad Zaki Safwat (Beirut: Dar al-
Kutub al-Ilmiyyah, 1994), 5.

25 Hanif Fudin, “Implementation of Imam al-Mawardi’s Thoughts on Politics and Law in the
Indonesian Judicial Power,” Mimbar Hukum 34, no. 1 (2022): 186—209.

26 Muhammad Hilali Basya, “Pemikiran Politik Islam mengenai Relasi Agama dan Negara:
Studi Komparasi Pemikiran Imam Al-Mawardi dan Taqiyuddin An-Nabhani dalam konteks
Indonesia,” Penelitian Kompetitif Nasional (2021).

27 Ibid.

28 Hanif Fudin, “Implementation of Imam al-Mawardi’s Thoughts on Politics and Law in the
Indonesian Judicial Power,” 190.

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun

Rachan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi: Analisis dan Inmplikasinya | 276

tidak relevan dalam konteks egalitarianisme dan kesetaraan dalam sistem
demokrasi modern®®.

Dalam konteks Indonesia, pemikiran al-Mawardi dapat diterapkan
dalam memperkuat etika kepemimpinan dan tata kelola pemerintahan
yang baik. Misalnya, kasus korupsi yang melibatkan pejabat tinggi negara
menunjukkan perlunya integritas dan akuntabilitas dalam kepemimpinan,

sebagaimana ditekankan oleh al-Mawardi.?%”

Kesimpulan

Studi ini mengkaiji secara kritis teori kekuasaan Al-Mawardi dalam
Al-Ahkam al-Sultaniyyah, dan menemukan bahwa meskipun kerangka
dasarnya bersifat teokratis dan berbasis syariat, terdapat prinsip-prinsip
normatif yang tetap relevan dalam membangun sistem pemerintahan
modern yang beretika dan berorientasi pada keadilan. Al-Mawardi
memandang kepemimpinan sebagai amanah yang wajib ditegakkan
untuk menjaga agama dan mengatur dunia, dan menekankan pentingnya
sifat adil, berilmu, dan cakap sebagai syarat utama seorang pemimpin.*!

Temuan ini mendukung penelitian sebelumnya yang menyatakan
bahwa pemikiran politik klasik Islam memiliki daya lenting teoretis untuk
dibaca ulang secara kontekstual. Misalnya, Sjadzali menekankan
pentingnya reinterpretasi nilai-nilai Islam dalam sistem kenegaraan
Indonesia yang modern dan demokratis > Demikian pula, Umam
berargumen bahwa kerangka normatif Al-Mawardi dapat dipadukan
dengan prinsip-prinsip demokrasi konstitusional seperti musyawarah,
kedaulatan rakyat, dan keadilan sosial.®?

Novelty dari penelitian ini terletak pada pendekatan komparatif-
kontekstual yang menghubungkan pemikiran klasik Al-Mawardi dengan
sistem presidensial Indonesia pasca-reformasi. Tidak seperti kajian
terdahulu yang cenderung deskriptif, artikel ini menganalisis dimensi
relevansi teoritis dengan memasukkan aspek kesesuaian dan tantangan

2 Muhammad Hilali Basya, “Pemikiran Politik Islam mengenai Relasi Agama dan Negara,” 15.

30 Hanif Fudin, “Implementation of Imam al-Mawardi’s Thougts...”, 190.

31 Abu al-Hasan al-Mawardi, A/~Abkam al-Sultaniyyah (Beirut: Dar al-Kutub al-Timiyyah, 1994).

32 Munawir Sjadzali, Is/am dan Tata Negara: Ajaran, Sejarab dan Pemikiran (Jakarta: Ul Press,
1993).

3 Nafi'ul Umam, “Relevansi Pemikiran Imam Al-Mawardi Tentang Kepemimpinan Dalam
Kitab Al-Ahkam As-Sulthoniyah Dengan Pemilihan Presiden Indonesia Pasca Reformasi” (Skripsi,
UIN Walisongo, 2022), https://eprints.walisongo.ac.id/20205/.

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun
https://eprints.walisongo.ac.id/20205/

Rachan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi: Analisis dan Inmplikasinya | 277

dalam penerapan konsep imamah di negara-negara berpenduduk
mayoritas Muslim yang menganut sistem demokrasi sekuler.

Kesimpulan penting dari penelitian ini adalah bahwa integrasi
antara prinsip Islam klasik dan sistem pemerintahan modern harus
mempertimbangkan nilai-nilai universal seperti keadilan, akuntabilitas,
dan partisipasi, tanpa mengabaikan keragaman masyarakat modern.
Karena itu, teori Al-Mawardi tidak harus dipahami secara literal tetapi
sebagai prinsip moral-politik yang dapat diadaptasi sesuai konteks sosio-
politik kontemporer.

Kajian lanjutan dapat diarahkan pada dua hal: pertama, studi
perbandingan antara konsep imamah Al-Mawardi dan teori-teori
kepemimpinan politik modern seperti social contract (Hobbes, Locke,
Rousseau) dan political legitimacy (Habermas, Rawls); kedua, penelitian
empiris terhadap bagaimana nilai-nilai Al-Mawardi tercermin dalam
praktik pemerintahan di negara-negara seperti Iran, Malaysia, dan
Indonesia, dengan mempertimbangkan dinamika antara hukum syariat,
konstitusi, dan HAM.

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun

Rachan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi: Analisis dan Inmplikasinya | 278

Daftar Pustaka

Al-badawi al-Rahman (Ed.), al-Turéts al-Yunéni fi al-Had}érat al-Islémiyah.
Kairo: Dér al- Nahdah, 1965.

Ali bin Muhammad bin al-Asir, al-Lubéb fi Tahdhib al-Ansab, Kairo: Bab
al-Khalg, 1356 H.

Al-Mawardi, al-Hawi al- Kabir, Beirut: Dar al-Kutub al-‘llmiyah, 1994.

Anwar Syamsul, al-Mawardi dan Teorinya tentang Khilafah, Al- Jami’ah,
No. 35, Yogyakarta: UIN SUKA, 1987.

Dahlan Aziz Abdul, et al, Ensklopedia Hukum Islam, Jilid IV. Jakarta: Ikhitar
Baru Van Hoeve, 1996.

Efendy Mochtar, Ensiklopedi Agama dan Filsafat. TK.: Universitas Sriwijaya,
2001.

Hambal Bin Ahmad lbnu, Musnad al-lImam Ahmad Ibnu Hambal, jilid 2.
Cairo: Dar alFikr, t.th.

Hamidi A. Luthfi, Penguasa dan Kekuasaan: Pemikiran Politik al-Mawardi.
Yogyakarta: UIN SUKA, 1996.

Harun,Nasution, Islam Ditinjau dari Aspeknya, Jilid | dan Il. Jakarta: Ul-
Press, 1979.

lgbal Muhammad dan Nasution Husein Amin , Pemikiran Politik Islam dari
Masa Klasik hingga Indonesia Kontemporer, Jakarta: Kencana
Prenada Media Group, Cet. |, 2010.

Khan Qomaruddin, Negara Al-Mawardi. Bandung: Pustaka, 2002.

Ma’arif Syafi'i Ahmad. Islam dan Masalah Kenegaraan. Jakarta: LP3S,
1996.

Muhammad Bakar Abu, al-Katib al-Baghdadi, Téarikh Baghdéad, Kairo:
Maktabah al-Khaniji, 1931.

Muhammad bin Ahmad bin Utsman al-Dhahabi, Siyar A’lém al-Nubalé,
dalam Syu’aib al-Arna’ut dan Muhammad Na’im al-Arqasusi
Eds., .Beirut: Muassasah alRisalah, 1986.

Mulia Musdah, Negara Islam. Depok: Kata Kita, 2010.

Musa Yusuf M, Politik dan Negara dalam Islam. Cet. ll; Yogyakarta:Pustaka
LSI, 1991.

Nurdin Kamaluddin, Hukum Tata Negara dan Kepemimpinan Dalam

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun

Rachan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi: Analisis dan Inmplikasinya | 279

Takaran Islam. Cet. |; Jakarta: Gema Insani Press, 2000.

Pulungan Suyuti, Ajaran, Sejarah dan Pemikiran. Cet.IV; Jakarta: PT Raja
Grafindo Persada, 1999.

Ramadhan Syamsuddin, Menegakkan Kembali Khilafah Islamiyah. Jakarta:
Panjimas, 2003.

Sjadzali Munawir, Islam dan Tata Negara; Ajaran Sejarah dan Pemikiran.
Jakarta: Ul Press, 1993.

Supriadi Dedi, Sejarah Peradaban Islam. Bandung: Pustaka Setia, 2008.

Taimiyah Ibnu, Al-Siyasah Syar’iyyah fi Ishlah al-Ra’iyyah. Bandung:
Angkasa, 2003.

UmamNafi‘ul, Relevansi  Pemikiran Imam  Al-Mawardi  Tentang
Kepemimpinan Dalam Kitab Al- Ahkam As- Sulthoniyah Dengan
Pemelihan  Presiden Indonesia Pasca Reformasi. UIN
WALISONGO,2022.
https://eprints.walisongo.ac.id/20205/1/Skripsi_1806016006
_Nafi_ul_Umam.pdf

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun
https://eprints.walisongo.ac.id/20205/1/Skripsi_1806016006_Nafi_ul_Umam.pdf
https://eprints.walisongo.ac.id/20205/1/Skripsi_1806016006_Nafi_ul_Umam.pdf

