
 

 

 

 

 

Tabayyun : Journal Of Islamic Studies 

 
Vol. 2 No. 2, 2024, E-ISSN : 3046-5729 

 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun | 258 

 

 

 

Teori Kekuasaan Al-Mawardi: Analisis dan 

Implikasinya di Era Modern 
 

Raehan Firdaus1, Lantef Widodo2, Adinda Dara Sakinah 

Lubis3, Aisyah Syafitri Ilham4, Amanda Zahra Nasution5. 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 

Email : aisyah0206232074@uinsu.ac.id, amanda0206232075@uinsu.ac.id , 

adinda0206232077@uinsu,ac.id , lantef0206232084@uinsu.ac.id , 

raehan0206232091@uinsu.ac.id . 

 

 

Abstract: This article examines the classical Islamic political thought of Al-

Mawardi, particularly his seminal work Al-Ahkam al-Sultaniyyah, which articulates 

a theory of power rooted in Islamic law and ethical governance. Al-Mawardi posits 

that leadership (imamah) is a divine trust aimed at preserving religion and 

regulating worldly affairs. His framework emphasizes justice, legitimacy, 

accountability, and the moral qualifications of rulers. Employing a qualitative 

approach through library research and content analysis, this study explores the 

relevance of Al-Mawardi's theory in the context of modern political systems, 

especially Indonesia's post-reform presidential democracy. The findings reveal that 

despite its theocratic origins, Al-Mawardi's principles can inform contemporary 

governance models when interpreted adaptively. This study contributes to the 

discourse on the intersection of Islamic governance and constitutional democracy, 

offering a contextual reading of classical Islamic norms in light of modern 

statehood. The article concludes that Al-Mawardi’s ideas remain significant in 

shaping political ethics in Muslim-majority societies, though practical 

implementation requires alignment with contemporary values such as human 

rights, pluralism, and citizen participation. 

 

Keywords: Imam Al-Mawardi, Islamic political thought, imamah, governance, 

Islamic state, democracy, Indonesia. 

 

Pendahuluan  
Islam adalah agama yang komperhensif. Harun Nasution 

mengatakan bahwa Islam itu mencakup berbagai aspek kehidupan 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun
mailto:aisyah0206232074@uinsu.ac.id
mailto:amanda0206232075@uinsu.ac.id
mailto:adinda0206232077@uinsu,ac.id
mailto:lantef0206232084@uinsu.ac.id
mailto:raehan0206232091@uinsu.ac.id


Raehan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi:  Analisis dan Implikasinya | 259 

 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun  

 

manusia mulai dari aspek aqidah (teologi), hukum (syari’at), falsafah, 
akhlaq (tasawuf), hingga aspek politik. Islam bukan agama sempit, yang 
hanya mengatur aspek ritual peribadatan. Aspek-aspek kehidupan 
manusia di atas ada yang diatur oleh wahyu dengan aturan-aturan yang 
detail hingga petunjuk teknisnya seperti aspek ibadah mahdhah (shalat, 
haji, aspek hukum). Namun, ada pula aspek yang wahyu Allah itu hanya 
memberikan pedoman umum saja, sedangkan tata cara, teknis dan 
prosedurnya diserahkan oleh wahyu kepada umat Islam untuk melakukan 
ijtihad.1 

Perkembangan Islam pada masa Rasulullah Saw melalui dua 
periode yang dipisahkan oleh hijrahnya beliau dan kaum Muslimin dari 
Mekkah ke Yasrib (Madinah). Periode pertama dinamakan periode 
Mekkah, yaitu suatu periode yang ditandai dengan munculnya benih 
masyarakat dan peletakan dasar-nasar Islam yang fundamental. Periode 
yang kedua disebut periode Madinah, yaitu suatu tahapan 
penyempurnaan pembentukan masyarakat Islam serta penjelasan segala 
sesuatu yang pada era sebelumnya masih bersifat global, dan 
penyempurnaan perundang-undangan dan tata aturan dengan 
melahirkan prinsipprinsip baru, serta menerapkan prinsip-prinsip tersebut 
ke dalam bentuk aktualisasi. Maka pada periode kedua inilah nampak 
masyarakat Islam sebagai suatu unit (kesatuan) yang bergerak menuju 
kepada suatu tujuan.2 

Pasca kepemimpinan Nabi Muhammad SAW dan al-Khulafâ’ 
alRâsyidûn, peta perpolitikan dan sistem bernegara mengalami perubahan 
yang sangat signifikan. Sistem pemerintahan yang awalnya demokratis 
dengan syûra sebagai jalan memilih pemimpin telah berubah di tangan 
para pemimpin dinasti-dinasti setelah masa al-Khulafâ’ al-Râsyidûn. 
Sistem pemerintahan sebagaimana disebutkan terakhir juga berubah 
seiring bersentuhannya umat Islam dengan dunia Barat. Barat sedikit-
banyak telah memberi corak dalam peta perpolitikan umat Islam.3 

Pemikiran politik dalam Islam telah mengalami perkembangan 
signifikan sejak masa klasik hingga modern. Salah satu tokoh penting 
dalam peradaban Islam klasik adalah Abu al-Hasan Al-Mawardi (972–
1058 M), seorang ulama dan negarawan yang mengembangkan teori 
kekuasaan berdasarkan prinsip-prinsip syariat. Dalam karya 
monumentalnya Al-Ahkam al-Sultaniyyah, Al-Mawardi menjelaskan 

 
1 Nasution, Harun, Islam Ditinjau dari Aspeknya, Jilid I dan II (Jakarta: UI-Press, 1979), h. 11. 
2 Musdah Mulia, Negara Islam. (Depok: Kata Kita, 2010), h. 13 
3 Muhammad Iqbal dan Amin Husein Nasution, Pemikiran Politik Islam dari Masa Klasik 

hingga Indonesia Kontemporer, (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, Cet. I, 2010), h. 57. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


Raehan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi:  Analisis dan Implikasinya | 260 

 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun  

 

struktur pemerintahan ideal dalam Islam, tugas dan kewajiban penguasa, 
serta mekanisme kontrol terhadap kekuasaan. Penelitian ini bertujuan 
untuk mengulas pemikiran politik Al-Mawardi dan menilai signifikansi 
gagasannya dalam konteks pemerintahan modern. 

Metode Penelitian 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 

dengan metode studi pustaka (library research). Tujuan 
utamanya adalah mengeksplorasi konsep kekuasaan dalam 
pemikiran politik Islam klasik yang dikembangkan oleh Al-
Mawardi serta menilai relevansi dan aplikasinya dalam konteks 
sistem pemerintahan kontemporer, khususnya di Indonesia 
pasca reformasi. 

Sumber data utama dalam penelitian ini terdiri dari 
literatur primer yaitu karya Al-Mawardi seperti Al-Ahkam al-
Sultaniyyah, serta karya-karya sekunder berupa buku dan artikel 
jurnal ilmiah yang membahas pemikiran politik Islam, teori 
kekuasaan, dan perbandingan sistem pemerintahan Islam dan 
demokrasi modern. Peneliti menggunakan teknik purposive 
sampling dalam memilih referensi berdasarkan tingkat relevansi 
terhadap topik kajian seperti konsep imamah, syura, kedaulatan 
rakyat, dan prinsip good governance. 

Analisis dilakukan dengan metode analisis isi (content 
analysis), yaitu dengan mengidentifikasi tema-tema utama 
dalam teks-teks Al-Mawardi dan membandingkannya dengan 
teori-teori dan praktik sistem pemerintahan modern. Proses ini 
mencakup langkah-langkah kategorisasi, interpretasi teks, dan 
sintesis pemikiran klasik dengan isu kontemporer. Untuk 
menjaga validitas hasil analisis, penelitian ini menerapkan 
teknik triangulasi sumber dan evaluasi kritis terhadap 
kredibilitas literatur yang digunakan, serta mengacu pada 
kerangka pemikiran politik Islam yang mapan dan didukung 
oleh otoritas akademik yang diakui di bidangnya. 

 
Hasil dan Pembahasan 
A. Biografi Al-Mawardi 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


Raehan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi:  Analisis dan Implikasinya | 261 

 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun  

 

Nama lengkap ilmuwan Islam al-Mawardi adalah Abu al-Hasan 
Ali bin Muhammad bin Habib al-Mawardi al-Bashri. Ia dilahirkan di 
Bashrah pada tahun 364 H/975 M, dan wafat dalam usia 86 tahun pada 
tanggal 30 Rabiul Awwal 450 H/27 Juni 1058 M di Baghdad.4 Panggilan 
“al-Mawardi” diberikan kepadanya karena kecerdasan dan 
kepandaiannya dalam berorasi, berdebat, berargumen, dan memiliki 
ketajaman analisis terhadap setiap masalah yang dihadapinya. 5 
Sedangkan julukan “al-Bashri” dinisbatkan pada tempat kelahirannya, 
Basrah. 

Sebagaimana halnya tokoh-tokoh intelektual Muslim lainnya, al-
Mawardi juga telah melalui fase pendidikan sejak masa masa awal 
pertumbuhannya. Proses pendidikannya bermula di kota kelahirannya, 
Bashrah, yang terkenal sebagai salah satu pusat studi dan ilmu 
pengetahuan dalam dunia Islam, kemudian melanjutkan pendidikannya di 
Baghdad di Universitas al-Za’farani. Ia belajar ilmu hukum dari Abu al-
Qasim ‘Abdul Wahid al- Saimari, seorang ahli hukum Mazhab Syafi’i yang 
terkenal. Ia mempelajari ilmu hukum, tata bahasa, dan kesusastraan dari 
‘Abdullah al- Bafi dan Syekh Abdul Hamid al-Isfarayini. Dalam waktu 
singkat, ia telah menguasai dengan baik ilmu-ilmu agama, seperti hadis, 
fikih, politik, filsafat, etika, tata bahasa, dan sastra Arab.6 

Sosok al-Mawardi merupakan salah seorang yang tidak pernah 
puas terhadap ilmu, ia selalu berpindah-pindah dari satu guru ke guru 
yang lain untuk menimba ilmu pengetahuan. Kebanyakan guru al-
Mawardi adalah ulama dan imam besar di Baghdad. Ketika itulah bakat 
dan kecenderungannya pada fikih politik (fiqh al-siyâsah) mulai 
mengental.7 

Untuk bidang ini, ia menulis karya monumental al-Ahkâm al-
Sultâniyyah. Adapun karya-karyanya yang lain, seperti Qawânîn 
alWizârah wa Siyâsat al-Mulk, Adab al-Dunyâ wa al-Dîn, al-H{âwî al-
Kabîr, dan al-Iqnâ’. Al-Mawardi hidup tatkala kondisi sosial politik Dinasti 
Abbasiyah sedang mengalami berbagai gejolak dan disintegrasi. Pada 
saat itu, kehidupan mewah dan hedonis berkembang luas di kalangan 
pemimpin umat Islam. Hal ini terlihat dengan jelas dalam acara-acara 

 
4 Abu Bakar Muhammad al-Katib al-Baghdadi, Târîkh Baghdâd, (Kairo: Maktabah al-Khanji, 

1931), 102. Ali bin Muhammad bin al-Asir, al-Lubâb fî Tahdhîb al-Ansâb, (Kairo: Bâb al-Khalq, 

1356 H), h. 90. 
5 Al-Mawardi, al-H{âwî al- Kabîr, (Beirut: Dâr al-Kutub al-‘Ilmiyah, 1994), h. 55. 
6 Muhammad bin Ahmad bin Utsman al-Dhahabi, Siyar A’lâm al-Nubalâ, dalam Syu’aib al-

Arna’ut dan Muhammad Na’im al-Arqasusi (Eds.), (Beirut: Muassasah alRisâlah, 1986), h. 64. 
7 Abdul Aziz Dahlan, et al, Ensklopedia Hukum Islam, Jilid IV, (Jakarta: Ikhitar Baru Van 

Hoeve, 1996), h. 1162. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


Raehan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi:  Analisis dan Implikasinya | 262 

 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun  

 

resepsi pernikahan, pakaian dinas kenegaraan, dan kehidupan pribadi 
mereka. Disintegrasi ini diakibatkan hilangnya sifat amanah dalam segala 
perjanjian yang dibuat, tidak percaya pada kekuatan diri sendiri, fatanisme 
dan persaingan mazhab, perebutan antara Abbasiyah dan Alawiyah, dan 
kebijakan untuk lebih mengutamakan pembinaan peradaban dan 
kebudayaan Islam daripada politik. Akibatnya banyak provinsi 
melepaskan diri dari kekuasaan Dinasti Abbasiyah, bahkan juga 
memberontak dan berusaha merebut pusat kekuasaan di Baghdad.8 

Dalam kondisi demikian, al-Mawardi pandai menguasai situasi 
dan mampu memainkan perannya dengan baik, sehingga mendapatkan 
jabatan-jabatan strategis dalam pemerintahan. Dalam kapasitasnya 
sebagai ahli hukum Mazhab Syafi’i, ia pernah menjadi hakim di berbagai 
kota.9 Pada masa al-Qadir berkuasa (381-423 H/991–1031M) karir al-
Mawardi meningkat setelah ia menetap kembali di Baghdad, yaitu menjadi 
Hakim Agung (Qâdi al-Qudâh), penasihat raja atau khalifah di bidang 
agama (hukum Islam) dan pemerintahan. 10  Karena kepandaian 
diplomasinya, ia ditunjuk sebagai mediator perundingan antara 
pemerintah Abbasiyyah dengan Buwaihiyah yang ketika itu sudah 
menguasai politik. Al-Mawardi berhasil melakukan misinya dengan 
memuaskan kedua belah pihak. Abbasiyyah tetap memegang jabatan 
tertinggi kekhalifahan, sementara kekuasaan politik dan pemerintahan 
dilaksanakan oleh orang-orang Buwaihiyah. Untuk itu, tidak 
mengherankan kalau al-Mawardi juga mendapat tempat yang layak dan 
disenangi oleh para pemimpin Buwaihiyah yang menganut paham Syi’ah. 
11 

Keberhasilan al-Mawardi dalam melaksanakan misi-misi 
diplomatik dan tugas-tugas arbitrase yang diemban dan yang 
dipercayakan kepadanya, baik oleh Khalifah al-Qadir maupun 
penggantinya, al-Qaim, dalam banyak hal disebabkan karena sikapnya 
yang moderat, tegas, dan berani, serta kualitas keilmuannya yang dalam 
dan luas, ditunjang oleh kealiman dan akhlaknya yang terpuji. Sikapnya 
yang moderat, tercermin dalam perilaku dan juga dalam tulisan-tulisannya 
tentang kebijakan-kebijakan pemerintahan Umawiyah dan Abbasiyah. 
Sedangkan sikapnya yang tegas dan berani, tampak ketika ia menolak 

 
8 Dedi Supriadi, Sejarah Peradaban Islam, (Bandung: Pustaka Setia, 2008), h. 139-140. 
9 Mochtar Efendy, Ensiklopedi Agama dan Filsafat, (TK.: Universitas Sriwijaya, 2001), h. 399. 
10 Abdul Aziz Dahlan, et al, Ensklopedia Hukum Islam, h. 1162. 
11 Muhammad Iqbal dan Amin Husein Nasution, Pemikiran Politik Islam dari Masa Klasik 

hingga Indonesia Kontemporer, (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, Cet. I, 2010), h. 17. 

 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


Raehan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi:  Analisis dan Implikasinya | 263 

 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun  

 

setiap gelar yang diberikan kepada seorang sultan yang dianggapnya 
bertentangan dengan nilai-nilai keagamaan. Sebagai contoh 
penolakannya terhadap Abu Kalijar yang meminta gelar “Sultân al-A’zam 
Mâlik al-Umam” atau penolakannya ketika Khalifah al-Qaim memberikan 
gelar Syahansyah atau “Mâlik al-Mulûk” kepada Sultan Jalal al-Daulah, 
meskipun ia mempunyai hubungan yang mesra dengannya. 

Sebagai seorang ilmuwan, al-Mawardi merupakan sosok 
intelektual Muslim yang tidak puas hanya mengikuti mazhab pemikiran 
tertentu yang berkembang pada masanya, bila mazhab pemikiran tersebut 
ternyata kurang memuaskan atau bertentangan dengan logika pemikiran 
pribadinya. Semangat kebebasan intelektual ini mendorong al-Mawardi 
dalam beberapa hal berbeda dengan pemikiran-pemikiran Sunni yang 
lain, yang kaku dalam memegang prinsip-prinsip mazhab yang dianutnya. 
Karena itu, banyak pemikiran keagamaan al-Mawardi yang identik 
dengan pemikiran-pemikiran Mu’tazilah. Ignaz Goldziher menyatakan al-
Mawardi sebagai penganut Mu’tazilah dalam ilmu kalam.12 Menurut Ibnu 
al-‘Imad, seperti halnya Ibnu al-Shalah, tuduhan Mu’tazilah itu 
dikarenakan oleh keberanian al-Mawardi memberikan penafsiran 
terhadap ayat-ayat mutasyâbihât dan juga persetujuannya terhadap 
beberapa butir pemikiran Mu’tazilah, seperti persoalan tentang perkara 
“qadar”. Selain itu, pemikirannya yang identik dengan Mutazilah adalah 
terkait peran dan kedudukan akal. Karenanya, meskipun ia bukan 
pengikut Mu’tazilah, tetapi pengaruh pemikiran Mu’tazilah tampak besar. 
Kedua arus besar pemikiran inilah (Sunni-Mu’tazilah) yang membentuk 
pemikiran-pemikiran keagamaan al-Mawardi.13 

Pemikiran-pemikiran ini oleh al-mawardi selalu diletakkan di atas 
landasan nas-nas agama dan ditulis dalam beberapa judul karya yang 
banyak dan beragam. Karya tulisnya berjumlah 12 buah terkait persoalan 
keagamaan, sosial, politik, bahasa, dan etika.Mengenai persoalan 
keagamaan terdapat lima judul buku, yaitu: 1) al-Nukat wa al-‘Uyun, 
sebuah kitab tafsir ayat al-Qur’an, 2) al-Hâwî al-Kabîr, yang terdiri dari 30 
juz dan sekitar 4000 halaman, berisi tentang fikih Mazhab Syafi’i, 3) al-
Iqnâ’, berisi tentang garis-garis besar pemikiran-pemikiran fikih Mazhab 
Syafi’i yang dengannya menghantarkan al-Mawardi dekat dengan 
kekuasaan Abbasiyah, tapi kini buku ini hilang, 4) A’lâm al-Nubuwwah, 

 
12 Abd al-Rahman al-Badawi (Ed.), al-Turâts al-Yunâni fî al-Had}ârat al-Islâmiyah, (Kairo: Dâr 

al- Nahd}ah, 1965), 127. Syamsul Anwar, “al-Mawardi dan Teorinya tentang Khilafah”, Al- Jami’ah, 

No. 35, (Yogyakarta: UIN SUKA, 1987), h. 22. 
13 A. Luthfi Hamidi, Penguasa dan Kekuasaan: Pemikiran Politik al-Mawardi, (Yogyakarta: 

UIN SUKA, 1996), h. 25. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


Raehan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi:  Analisis dan Implikasinya | 264 

 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun  

 

berisi tentang dalil-dalil kenabian, dan 5) Kitâb fî al-Buyû’, berisi tentang 
hukum jual-beli, namun buku ini kini juga hilang. 

Sedangkan karyanya tentang pemikiran sosial-politik adalah: 1) 
al-Ah}kâm al-Sult}âniyyah wa al-Wilâyat al-Dîniyyah, buku ini mendapat 
perhatian besar di dunia Barat dan diterbitkan di Bonn pada tahun 1853 
dengan judul Maverdii Constitutiones Politicae, 2) Nasîh} at al-Mulûk, } 
masih berupa naskah yang tersimpan pada perpustakaan Paris, 3) Tashîl 
al-Naz}ar wa Ta’jîl al-Z}afar, berisi tentang sendi-sendi dasar kekuasaan, 
etika, dan cara-cara menggunakan kekuasaan, 4) Qawânîn al-Wizârah 
wa Siyâsat al-Mulk, terbit untuk pertama kali di Mesir tahun 1929 dengan 
judul Adab al-Wazîr dan telah diterjemahkan ke dalam bahasa Jerman, 
Perancis, dan Inggris 

Adapun karya-karyanya tentang bahasa dan sastra Arab adalah: 
1) Kitâb fî al- Nahw, kitab ini belum ditemukan wujudnya, 2) al-Amtsâl wa 
al-Hikam, yang berisi tentang kata-kata mutiara dan juga syair-syair Arab 
terkemuka, dan 3) Adab al-Dunyâ wa al-Dîn, karya kombinasi bidang 
sastra dan etika keagamaan. 

 
B. Kerangka Teoritis: Konsep Kekuasaan Menurut Al-Mawardi 

Konstalasi politis yang bergeliat di zaman al-Mawardi berada 
dalam keadaan yang carut marut, mirip zaman yang dihadapi oleh al-
Farabi. Meski demikian, kedua tokoh ini menggunakan pola dan cara 
yang berbeda dalam menjawab tantangan tersebut, al-Farabi dengan 
kekuatan nalar filosofisnya meresolusi fakta tersebut dengan pendekatan 
yang sangat sempurna, meski demikian pengejawantahan ide-idenya 
secara kultural tidak dapat terealisasi, sementara kekhasan al-Mawardi 
pada posisi ini ialah memformulasi sebuah gerakan politis sebagai respon 
terhadap fakta dengan mempertahankan status quo, stressingnya bahwa 
seorang khalifah harus berbangsa Arab dan berasal dari suku Quraisy, 
demikian halnya dengan para pembantu kekhalifaan.14 

Hal yang menjadi problem kemudian ialah apakah berbangsa 
Arab dan suku Quraisy yang dimaksudkan al-Mawardi pada persoalan ini 
terkait secara langsung dengan etnis yang sifatnya material biologis, 
ataukah terdapat asumsi yang lebih substantif yang melatari pernyataan 
tersebut dimana sifatnya sosiofilosofis Kaitannya dengan persoalan ini, 
perlu mengurai pandangan al-Mawardi terkait dengan asal mula 
tumbuhnya negara.  

 
14 Munawir Sjadzali, Islam dan Tata Negara; Ajaran Sejarah dan Pemikiran. (Jakarta: UI Press, 

1993), h. 63. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


Raehan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi:  Analisis dan Implikasinya | 265 

 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun  

 

Sebagaimana Plato, Aristoteles, dan Ibnu Abi rabi’, Mawardi juga 
berpendapat bahwa manusia itu adalah makhluk sosial, tetapi Mawardi 
memasukkan unsur agama dalam teorinya. Manusia adalah makhluk 
yang paling memerlukan bantuan pihak lain dibanding makhluk lain. 
Menurutnya, kelemahan manusia yang tidak memiliki kemampuan untuk 
memenuhi semua kebutuhannya sendiri dan adanya perbedaan individual 
(bakat, kecenderungan dan kemampuan) mendorong manusia untuk 
bersatu dan saling membantu serta mengadakan kerja sama.15 Dengan 
kata lain, sebab lahirnya Negara adalah hajat umat manusia untuk 
mencukupi kebutuhan mereka bersama, dan akal mereka yang mengajari 
tentang cara bagaimana saling membantu dan tentang bagaimana 
mengadakan ikatan satu sama lain. 

Al-Mawardi menegaskan bahwa kepemimpinan negara 
merupakan instrument untuk meneruskan misi kenabian guna memelihara 
agama dan mengatur dunia. Pemeliharaan agama dan pengaturan 
merupakan dua jenis aktifitas yang berbeda, tetapi berhubungan secara 
simbolik. Keduanya merupan dua dimensi dari misi kenabian.16 

Dalam teori politik Sunni, seperti halnya Ibn Taimiyah, institusi 
pemerintahan adalah simbol tertinggi syariah. Al-Mawardi sadar bahwa 
syariah menjadi pegangan bagi umat Islam. Namun, realitasnya tidak 
demikian, Khalifah Abbasiyah menentukan lain. Barangkali inilah yang 
menjadi salah satu sebab ia menempuh jalan kompromi dalam 
perumusan teori politiknya sekalipun mengorbanya cita-cita syariah. 17 
Pemberian jabatan kepada orang yang mampu menjalankan tugas di atas 
pada ummat adalah wajib berdasarkan konsesus ulama. Sekelompok 
orang berpendapat, bahwa pengangkatan kepala negara hukumnya wajib 
berdasarkan akal, sebab watak orang-orang berakal mempunyai 
kecenderungan untuk tunduk kepada kepala negara yang melindungi 
mereka dari segala bentuk ketidakadilan, memutuskan konflik dan 
permusuhan yang terjadi di antara mereka. Tanpa kepala negara, 
manusia berada dalam keadaan chaos, dan menjadi manusia-manusia 
yang tidak diperhitungkan bangsa-bangsa lain. 

Menurut Muhammad Dhiya al-Din al-Rais, mengangkat kepala 
negara itu sangat penting, utamanya untuk malanjutkan misi Islam 
sepeninggal Nabi Muhammad Saw, melindungi masyarakat dari berbagai 

 
15 Al-Mawardi, Adab al-Dunyā wa al-Dīn, dalam Suyuti Pulungan, Fiqih Siyasah : Ajaran, 

Sejarah dan Pemikiran, (Cet.IV; Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 1999), h. 227. 
16 Syamsuddin Ramadhan, Menegakkan Kembali Khilafah Islamiyah. (Jakarta: Panjimas, 2003), 

h. 45. 
17 Ahmad Syafi’i Ma’arif, Islam dan Masalah Kenegaraan. (Jakarta: LP3S, 1996), h. 31. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


Raehan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi:  Analisis dan Implikasinya | 266 

 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun  

 

mudarat, untuk merealisir kewajiban-kewajiban agama yang 
pelaksanaanya memerlukan campur tangan penguasa, dan untuk 
mewujudkan keadilan dan menjamin tercapainya keinginan rakyak untuk 
mencapai kebahagian dunia dan akhirat. Karena memandang sedemikian 
urgenya eksistensi seorang kepala negara sehingga Ibnu Taimiyah 
mengatakan “60 tahun di bawah pemerintahan (kepala negara) yang 
zalim, lebih baik daripada satu malam tanpa kepala negara”.18 

Jika kepemimpinan kepala negara telah diketahui sebagai hal 
yang wajib menurut Syariat, maka status wajibnya kepemimpinan adalah 
fardhu Kifayah seperti jihad, dan mencari ilmu. Artinya jika kepemimpinan 
kepala negara telah dijalankan oleh orang yang berhak menjalankannya, 
maka kepemimpinan telah gugur dari orang lain. Jadi status hukum 
kepemimpinan kepala negara adalah fardhu kifayah. Namun, jika tidak 
ada orang yang menjalankan tugas kepemimpinan kepala negara, maka 
harus ada dua pihak yang menjalankannya yaitu:  

a) Dewan pemilih yang bertugas memilih kepala negara bagi ummat.  
b) Dewan yang bertugas mengangkat salah seorang dari mereka 

untuk dijadikan kepala negara.  
Menurut kaum Sunni, mengangkat kepala negara itu merupakan 

kewajiban berdasarkan syariat. Untuk melegitimasi pandangan tersebut, 
kaum Sunni mengemukakan tiga argumentasi yaitu: Pertama, 
berdasarkan al-Qur’an surat An-Nisa: 59. “Hai orang-orang yang 
beriman, taatilah Allah dan Rasulnya dan Ulil Amri (pemerintah) diantara 
kamu”. Kedua, Hadist Nabi yang berbunyi ‚ “Tidak boleh tiga orang berada 
di suatu tempat di muka bumi ini, kecuali bila mereka memilih salah seorang 
di antaranya sebagai pemimpinnya”. (H.R Ahmad).19 Ketiga, berdasarkan 
ijma sahabat dan tabi’in. Dalil ketiga ini disepakati saat Abu Bakar 
berpidato di Masjid bertepatan dengan pelantikannya oleh seluruh umat 
Islam guna mempertegas pembaiatannya yang telah dilakukan oleh para 
sahabat lain di Saqifah Bani Saidah. 

Jabatan kepala negara dianggap sah dengan dua cara; pertama, 
pemilihan oleh ahlul halli wal ‘aqdi (majlis syura). Kedua, penunjukan oleh 
kepala negara sebelumnya. Para ulama berbeda pendapat mengenai 
jumlah keanggotaan ahlul halli wal ‘aqdi (majlis syura) sehingga 
pengangkatan kepala negara oleh mereka dianggap sah. Sekelompok 
ulama berpendapat, bahwa pemilihan kepala negara tidak sah kecuali 
dengan dihadiri seluruh anggota ahlul halli wal ‘aqdi (majlis syura) dari 

 
18 Ibnu Taimiyah, Al-Siyasah Syar’iyyah fi Ishlah al-Ra’iyyah. (Bandung: Angkasa, 2003), h. 13. 
19 Ibnu Ahmad bin Hambal, Musnad al-Imam Ahmad Ibnu Hambal, jilid 2. (Cairo: Dar alFikr, 

t.th), h. 177. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


Raehan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi:  Analisis dan Implikasinya | 267 

 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun  

 

setiap daerah, agar yang mereka angkat diterima seluruh lapisan 
masyarakat dan mereka semua tunduk kepada kepemimpinannya. 
Pendapat ini berhujjah dengan pengangkatan Abu Bakar ra ketika menjadi 
kepala negara. Ia dipilih oleh orang-orang yang hadir dalam 
pengangkatannya, dan tidak menunggu kedatangan anggota yang belum 
hadir. 

Kelompok ulama lain berpendapat, bahwa minimal lembaga yang 
memilih kepala negara yaitu ahlul halli wal ‘aqdi (majlis syura) 
beranggotakan lima orang, kemudian mereka sepakat mengangkat 
kepala negara, atau salah seorang dari mereka sendiri yang diangkat 
dengan restu empat anggota yang lain. Kelompok ini berhujjah dengan 
dua alasan;   

a) Bahwa pengangkatan Abu Bakar ra dilakukan lima orang yang 
sepakat menunjuk Abu Bakar, kemudian diikuti oleh orang-orang 
lain. Kelima orang tersebut adalah Umar bin Khaththab, Abu 
Ubaidah bin Al-Jarrah, Usaid bin Hudhair, Bisyr bin Sa’ad, dan 
Salim mantan budak Abu Hudzaifah. 

b) Bahwa Umar bin Khattab ra membentuk lembaga syura dengan 
beranggotakan enam orang kemudian keenam orang tersebut 
mengangkat salah seorang dari mereka menjadi kepala negara 
dengan persetujuan kelima orang anggota syura tersebut. Inilah 
pendapat sebagian besar fuqaha dan para teolog di Basrah. 

Para ulama di Kufah berpendapat, bahwa ahlul halli wal ‘aqdi (majlis 
syura) dianggap sah dengan tiga orang. Salah seorang dari ketiganya 
ditunjuk sebagai kepala negara dengan persetujuan dua anggota yang 
lain. Jadi salah seorang dari mereka yang diangkat, dan dua orang 
lainnya menjadi saksi sebagaimana akad pernikahan dianggap sah 
dengan dihadiri satu orang wali dan dua orang saksi. Kelompok lain 
berpendapat, bahwa ahlul halli wal ‘aqdi (majlis syura) sah dengan satu 
orang, karena Abbas bin Abdul Muthalib ra berkata kepada Ali bin Abu 
Thalib ra, "Bentangkan tanganmu, aku membaitmu, agar orang-orang 
berkata bahwa paman Rasulullah telah membaiat keponakannya kemudian 
tidak ada dua orang yang berbeda pendapat tentang dirimu”. 
Dari perjalanan sejarah Islam selama berpuluh-puluh abad sejak masa 
klasik hingga masa kontemporer sekarang ini, terbukti bahwa tidak ada 
satupun gelar kepala negara Islam tertentu yang dipegang secara teguh 
dan konsekuen oleh umat Islam agaknya ini bukanlah masalah prinsipil 
hanya formalitas saja. 
Al-Mawardi mendefinisikan kekuasaan sebagai amanah (trust) yang harus 
dijalankan demi kemaslahatan umat. Ia mengembangkan konsep imamah 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


Raehan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi:  Analisis dan Implikasinya | 268 

 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun  

 

(kepemimpinan) sebagai institusi utama dalam politik Islam, dengan syarat 
dan karakteristik tertentu bagi seorang imam atau khalifah, antara lain: 
1. Adil dan bertakwa 
2. Berilmu tentang hukum Islam (fiqh) 
3. Memiliki kecakapan dalam mengelola urusan negara 

Selain itu, Al-Mawardi menekankan pentingnya syura 
(musyawarah), ketaatan rakyat terhadap pemimpin, dan kontrol moral 
serta hukum terhadap penyalahgunaan kekuasaan.Pandangan al-
Mawardi kaitannya dengan penegakan negara melalui politik mempunyai 
enam unsur pokok20, yaitu : 

1) Agama yang dianut dan dihayati sebagai ketentuan moral. Agama 
dapat mengendalikan keinginan dan hawa nafsu manusia, karena 
menjadi pengawas melekat pada hati nurani manusia, maka 
agama menjadi sendi yang paling pokok bagi kesejahteraan dan 
stabilitas negara.  

2) Penguasa yang kharismatik, berwibawa dan dapat dijadikan 
teladan. Dengan begitu ia bisa mempersatukan aspirasi-aspirasi 
yang berbeda-beda (heterogen); membina Negara untuk mencapai 
tujuan luhur, menjaga agar agama dihayati serta diamalkan, dan 
melindungi rakyat, kekayaan, serta kehormatan mereka, dalam 
kondisi konteks seperti ini penguasa pada intinya adalah imam atau 
khalifah. 

3) Keadilan yang menyeluruh. Dengan menyeluruhnya keadilan akan 
tercipta keakraban antara sesama warga Negara, menimbulkan 
rasa hormat dan ketaatan kepada pimpinan, menyemarakkan 
kehidupan rakyat dan membangunkan minat rakyat untuk berkarya 
dan berprestasi. Keadilan juga akan menciptakan persatuan, 
membangkitkan kesetiaan rakyat, memakmurkan negeri yang 
akhirnya mengamankan kedudukan penguasa. Keadilan harus 
dimulai dari diri sendiri yang tercermin pada melakukan kebaikan 
dan meninggalkan perbuatan buruk, kemudian berlaku adil pada 
orang lain. Yang tersebut terakhir dibagi kedalam tiga bagian; (1) 
Berlaku adil terhadap bawahan, seperti raja terhadap rakyatnya, 
dengan memberi kemudahan dan meninggalkan cara-cara yang 
memberatkan. (2) Berlaku adil terhadap atasan, seperti rakyat 
terhadap penguasanya dengan sikap taat yang ikhlas, siap 
membantu dengan loyalitas yang tinggi. (3) Berlaku adil terhadap 

 
20 Al-Mawardi, al-Ahka>m al-Sultha>niyah, dalam M. Yusuf Musa, Politik dan Negara dalam 

Islam, (Cet. II; Yogyakarta:Pustaka LSI, 1991), h. 60. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


Raehan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi:  Analisis dan Implikasinya | 269 

 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun  

 

sesama setara, yaitu tidak mempersulit urusan, meninggalkan 
tindakan tak terpuji dan yang menyakitkan.  

4) Keamanan yang merata. Dengan meratanya keamanan, rakyat 
dapat hidup tenang dan dapat melaksanakan kewajiban dan 
haknya sebagai rakyat. Meratanya keamanan adalah akibat 
menyeluruhnya keadilan. 

5) Kesuburan tanah yang berkesinambungan. Dengan kesuburan 
tanah, kebutuhan rakyat akan bahan makanan dan kebutuhan 
materi yang lain dapat dipenuhi, dan dengan demikian dapat 
terhindarkan dari perbuatan jahat dengan segala akibat buruknya. 

6) Harapan kelangsungan hidup. Generasi sekarang punya kaitan 
erat dengan generasi yang akan datang, maka generasi sekarang 
merupakan pewaris generasi lalu. Karenanya harus dipersiapkan 
generasi yang bersikap optimisme sehingga ia mampu mencukupi 
kebutuhannya. Sebaliknya generasi yang pesimis akan digilas oleh 
waktu dan perkembangan zaman dan tak mungkin bertahan. 
Rasulullah bersabda : “Adanya harapan adalah satu nikmat dari 
Allah kepada umatku, kalau tidak ada harapan orang tidak akan 
(susah-susah) menanam pohon, dan seorang ibu tidak akan 
menyusui anaknya”. 

Melalui sendi dasar etik yang demikian diharapkan negara benar-benar 
mengupayakan segala cara untuk menjaga persatuan umat dan saling 
tolong menolong sesama mereka, memperbanyak sarana kehidupan yang 
baik bagi setiap warga sehingga seluruh rakyat dapat menjadi laksana 
bangunan yang kokoh. Pada waktu yang sama memikul kewajiban dan 
memperoleh hak tanpa adanya perbedaan antara penguasa dan rakyat, 
antara yang kuat dan yang lemah dan antara kawan dan lawan. 
Pemikiran politik al-Mawardi, khususnya yang berkaitan dengan imamah 
(kepemimpinan) sebagai suatu sistem pemerintahan, dapat dilihat dalam 
kerangka sebagai berikut21: 
 
1. Hukum Menegakkan Imamah (kepemimpinan)  

Imamah (kepemimpinan) yang dimaksud al-Mawardi, dijabat oleh 
khalifah atau pemimpin (al-rais), raja (al-mulk), penguasa (al-sulthan), 
atau kepala negara (qaid al-daulat) dan kepadanya ia berikan label 
agama. Al-Mawardi menyatakan ‚ “Imamah dibentuk untuk menggantikan 
fungsi kenabian guna memelihara agama dan mengatur dunia”. 22 

 
21 Al-Mawardi, Adab al-Dunyā wa al-Dīn, dalam Suyuti Pulungan, Fiqih Siyasah : Ajaran, 

Sejarah dan Pemikiran, (Cet.IV; Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 1999), h. 89-143. 
22 Kamaluddin Nurdin, Hukum Tata Negara dan Kepemimpinan Dalam Takaran Islam, (Cet. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


Raehan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi:  Analisis dan Implikasinya | 270 

 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun  

 

Dengan demikian seorang imam adalah pemimpin agama disatu pihak 
dan dilain pihak adalah pemimpin politik.  

Dasar pembentukan imamah kata Mawardi adalah wajib secara 
ijma’. Akan tetapi, dasar kewajiban itu diperselisihkan, apakah 
berdasarkan rasio atau hukum agama (syari’ah). Menurutnya ada dua 
golongan, pertama, wajib karena pertimbangan akal (rasio). Alasannya 
manusia itu adalah makhluk sosial, dan dalam pergaulan antara mereka 
mungkin terjadi permusuhan, perselisihan, dan penganiayaan. Karenanya 
diperlukan pemimpin yang dapat mencegah terjadinya kemungkinan-
kemungkinan itu. Jadi secara logika manusia membutuhkan 
pemerintahan.  

Golongan kedua, wajib berdasarkan hukum agama (syari’ah) 
bukan karena pertimbangan akal, karena kepala Negara menjalankan 
tugas-tugas agama yang bisa saja rasio tidak mendukungnya dan rasio itu 
tidak mewajibkan sang pemimpin untuk menjalankannya. Sementara itu, 
rasio hanya mewajibkan setiap orang yang berakal agar tidak melakukan 
kezaliman dan tidak memutuskan hubungan dengan orang lain, serta 
mendorong untuk berbuat adil dan menyambung hubungan dengan 
orang lain. 
 
1. Yang berhak dipilih  

Orang yang berhak dicalonkan sebagai kepala negara (imam) 
harus memiliki tujuh syarat berikut ini :  

a) Adil dalam arti yang luas 
b) Punya ilmu untuk dapat melakukan ijtihad dalam menghadapi 

persoalan-persoalan dan hukum. 
c) Sehat pendengaran, mata dan lisannya, supaya dapat 

berurusan langsung dengan tanggung jawabnya.  
d) Sehat badan, sehingga tidak terhalang untuk melakukan gerak 

dan melangkah cepat. 
e) Pandai dalam mengendalikan urusan rakyat dan kemaslahatan 

umum. f) Berani dan tegas membela rakyat dan menghadapi 
musuh. 

f) Keturunan Quraisy. 
 

2. Para Pemilih (Ahl al-Ikhtiyar)  
Dalam pemikiran Imam Mawardi, bukan hanya mereka yang akan 

dipilih sebagai pemimpin mempunya syarat tertentu, namun mereka yang 
berhak memilih harus juga memiliki persyaratan tertentu. Setidaknya ada 

 
I; Jakarta: Gema Insani Press, 2000), h. 16. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


Raehan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi:  Analisis dan Implikasinya | 271 

 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun  

 

tiga syarat yang harus mereka penuhi, di antaranya, 
a) Kredibilitas pribadinya atau keseimbangan (al-‘Adalah) memenuhi 

semua criteria. 
b) Mempunyai ilmu sehingga tahu siapa yang berhak dan pantas 

untuk memangku jabatan kepala negara dengan syaratsyaratnya.  
c) Memiliki pendapat yang kuat dan hikmah yang membuatnya dapat 

memilih siapa yang paling pantas untuk memangku jabatan kepala 
negara dan siapa yang paling mampu dan pandai dalam membuat 
kebijakan yang dapat mewujudkan kemaslahatan umat. 

d) Orang-orang yang berhak memilih imam ini adalah para wakil 
rakyat yang biasa disebut Ahl al-Hall wa al-‘Aqd, mereka inilah 
yang memiliki wewenang untuk mengikat, mengurai dan 
memecahkan masalah, atau juga disebut model alIkhtiar. 
 

3. Cara Pemilihan Imam (Suksesi Kepala Negara)  
Dalam suksesi/pemilihan imam (kepala Negara) dapat ditempuh 

dengan dua sistem: 
a) Dipilih oleh Ahl al-Hall wa al-‘Aqd. 
b) Wasiat atau penunjukan oleh imam sebelumnya. 

Hal ini menunjukkan bahwa baik dari sumber awal agama Islam 
maupun dari fakta historis, al-Mawardi tidak menemukan sistem baku 
tentang suksesi kepala negara, tetapi suksesi dalam Islam yang telah di 
implementasikan oleh para sahabat ada tiga sistem. Pertama, pemilihan 
umum yang dilakukan oleh lembaga legislatif seperti kasus Abu Bakar. 
Kedua, pemilihan sistem komisi yang dipilih untuk menentukan 
penggantian kepala negara, kemudian penentuan komisi ini di 
promosikan kepada rakyat untuk disahkan, seperti promosi Umar bin 
Khattab. Ketiga, sistem penunjukkan oleh kepala negara sebelumnya 
dengan terlebih dulu memperhatikan suara politik rakyat, sebagaimana 
naik tahtanya Utsman ibn Affan. 

 
4. Kewajiban-kewajiban Imam  

Tugas yang harus diemban oleh kepala negara untuk memerintah 
negaranya setidaknya ada 10 hal, di antaranya: 

a) Menjaga dasar-dasar agama yang telah disepakati ulama salaf. 
b) Menegakkan keadilan, supaya yang kuat tidak menganiaya 

yang lemah, dan yang lemah tidak merasa teraniaya. 
c) Menegakkan hukum, supaya agama Allah dan hak-hak umat 

terjaga. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


Raehan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi:  Analisis dan Implikasinya | 272 

 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun  

 

d) Menjaga keamanan dan menjaga daerah kekuasaannya dari 
gangguan musuh dan penjahat sehingga umat/rakyat bebas 
dan aman baik jiwa maupun hartanya. 

e) Membentuk kekuatan untuk menghadapi musuh. 
f) Jihad pada orang-orang yang menentang Islam setelah adanya 

dakwah agar mereka mengakui eksistensi Islam. 
g) Memungut pajak dan sedekah menurut yang diwajibkan syara’, 

nash dan ijtihad. 
h) Mengatur penggunaan harta baitul mal secara efektif. 
i) Mengangkat pejabat-pejabat yang terpercaya dan mengangkat 

orang-orang yang kompeten untuk membantunya dalam 
menunaikan amanah dan wewenang ia pegang. 

j) Melakukan sendiri inspeksi atas pekerjaan para pembantunya 
dan meneliti jalannya proyek sehingga ia dapat melakukan 
kebijakan politik umat Islam dengan baik dan menjaga negara. 
 

5. Mengetahui Imam (Kepala Negara)  
Jika jabatan imam telah diserahkan secara resmi kepada 

seseorang, baik dengan penyerahan mandat maupun pemilihan, seluruh 
umat Islam harus mengetahui perpindahan jabatan itu kepada imam yang 
baru, dengan sifatsifatnya. Akan tetapi, mereka tidak harus mengetahui 
sosoknya secara langsung dan namanya, kecuali dewan pemilih yang 
menjadi landasan legalitas pengangkatan kepala negara dan faktor 
penentu sahnya jabatan itu. 

 
6. Pemakzulan (Pemecatan Imam)  

Jika kepala negara telah menunaikan hak-hak ummat yang telah 
penulis sebutkan sebelumnya, otomatis telah menunaikan hak-hak Allah 
dan hak-hak rakyat, dan kewajiban-kewajibanya. Jika itu telah ia lakukan, 
umat atau rakyat mempunyai dua hak atasnya. Pertama, taat kepadanya. 
Kedua, menolongnya selagi tetap dalam kebenaran. Alasan yang 
membolehkan pemakzulan (impeachment) kepala negara itu, menurut Al-
Mawardi ada dua.  

Pertama, karena ia mengalami perubahan dalam hal moral. 
Perubahan ini ada dua macam yakni:23 

a) Perubahan moral yang berkaitan dengan jasmaniah yakni ia 
mengerjakan larangan-larangan, dan kemungkarankemungkaran, 
karena menuruti yahwat, dan tunduk kepada hawa nafsu. 

b) Perubahan moral yang berkaitan dengan aqidah. 

 
23 Qomaruddin Khan, Negara Al-Mawardi. (Bandung: Pustaka, 2002), h. 62-63. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


Raehan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi:  Analisis dan Implikasinya | 273 

 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun  

 

Kedua, jika terjadi perubahan dalam diri kepala negara. Dalam 
hal ini ada tiga hal:  

a. cacat panca indra;  
b. cacat organ tubuh, dan 
c. cacat tindakan. 

 
7. Teori Kontrak Sosial  

Suatu hal yang sangat menarik dari gagasan ketatanegaraan 
Mawardi adalah hubungan antara ahl al-hall wa al-aqd atau al-ikhtiar dan 
imam atau kepala negara itu merupakan hubungan antara dua pihak 
peserta kontrak sosial atau perjanjian atas dasar sukarela, satu kontrak 
atau persetujuan yang melahirkan kewajiban dan hak bagi kedua belah 
pihak atas dasar timbal balik. Oleh karenanya maka imam, selain berhak 
untuk ditaati oleh rakyat dan menuntut loyalitas penuh dari mereka, ia 
sebaliknya mempunyai kewajibankewajiban yang harus dipenuhi terhadap 
rakyatnya, sebagaimana yang telah dijelaskan di depan.  

Adapun yang menarik dari hal ini, bahwa al-Mawardi 
memperkenalkan teori kontrak sosial pada awal abad XI masehi, dan baru 
lima abad kemudian yakni pertengahan abad XVI masehi mulai 
bermunculan teori kontrak sosial di Barat. Dengan demikian al-Mawardi 
adalah satu-satunya pemikir politik Islam Zaman Pertengahan yang 
berpendapat bahwa kepala Negara dapat diganti kalau ternyata tidak 
mampu lagi melaksanakan tugas, meskipun Mawardi tidak memberikan 
cara atau mekanisme bagi pergantian kepala Negara itu. Juga ia tidak 
menjelaskan bagaimana ahl al-ikhtiar atau ahl al-hall wa al-aqd itu 
diangkat, dan dari kalangan mana, berdasarkan kualifikasi pribadi atau 
perwakilan kelompok. 

 
C. Analisis: Relevansi dan Implikasi di Era Modern 

Kepemimpinan menurut Imam al-Mawardi dan Indonesia Pasca 
Reformasi Imam al-Mawardi dalam kitab al-Ahkam as-Sulthoniyah 
menjelaskan Imamah merupakan seseorang pemimpin negara yang 
ditugaskan sebagai pengganti (khalifah) nabi sebagai seseorang yang 
menjaga agama dan mengatur dunia. Dari sini kita bisa memahami tugas 
Imamah atau seorang pemimpin negara menurut Imam al-Mawardi tidak 
hanya menjadi seorang yang hanya memimpin segala urusan dunia, 
namun juga menjaga eksistensi agama Islam, dalam hal ini maka 
diharapkan seorang pemimpin negara mampu memahami hal-hal yang 
berkaitan dengan agama baik itu al-Qur’an, Hadist, ilmu fiqh, usul fiqh 
dan lain sebagainya agar seorang pemimpin juga bisa menentukan 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


Raehan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi:  Analisis dan Implikasinya | 274 

 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun  

 

bagaimana dan mengambil keputusan sesuai hukum syariat yang ada. 
Disini Imam alMawardi juga menjelaskan bahwa tugas pemimpin negara 
juga assyiasyatu al-dunya kalau kita memahami kata syiasyatu/assyiasyah 
bisa kita artikan sebagai politik, namun disini pemahaman mengenai 
assyiasyatu al-dunya lebih luas yang dimana seorang pemimpin tidak 
hanya memikirkan bagaimana kesejahteraan yang harus dicapai 
masyarakatnya melalui sandan pangan saja, namun juga harus bisa 
memikirkan lebih maju lagi baik dari segi ekonomi, informasi, teknologi 
dan ketahanan negara (Mawardi, 2006).  

Dari penjabaran di atas kita bisa memahami secara jelas bahwa 
seorang pemimpin negara menurut sudut pandang Imam al-Mawardi 
diartikan sebagai seseorang yang menggantikan peran nabi dalam 
menjaga agama dan mengatur keadaan dunia. Hal ini memiliki relevansi 
dengan di Indonesia, jika kita melihat dalam konteks di Indonesia 
konstitusi dengan jelas menegaskan sejak kemerdekaan Indonesia, 
indonesia menganut ciriciri sistem presidensial yang dimana hal ini bisa 
dipahami bahwa di negara Indonesia presiden sebagai pemegang 
kekuasaan negara. Sistem pemerintahan presidensial yang di terapkan di 
Indonesia pasca reformasi dapat dipahami sebagai berikut, presiden 
sebagai kepala negara dan sebagai kepala pemerintahan, presiden tidak 
dipilih oleh badan perwakilan tetapi oleh dewan pemilih dan belakangan 
peranan dewan pemilih tidak tampak lagi sehingga dipilih oleh rakyat, 
presiden sebagai badan eksekutif memiliki kedudukan sama dengan 
badan legislatif dan badan yudikatif, kabinet dalam pemerintahan 
dibentuk oleh Presiden guna menjalankan pemerintahan selama presiden 
menjabat oleh karenanya kabinet bertanggungjawab kepada presiden, 
dan presiden tidak dapat dijatuhkan oleh badan legislatif, begitupun 
sebaliknya Presiden tidak dapat membubarkan badan legislatif, adapun 
dalam pemberhentian presiden ada sistematikanya tersendiri yang telah di 
atur dalam konstitusi (Octovina, 2018).  

Secara spesifik kita bisa melihat bahwa ada sedikit perbedaan 
mengenai pengertian pemimpin negara yang dimana menurut Imam Al-
Mawardi seorang pemimpin tidak hanya mengurusi urusan dunia saja 
namun juga secara jelas seorang pemimpin harus menjaga keutuhan 
agama. Hal ini diperkuat dengan adanya pendapat sebagian tokoh Islam 
bahwa hukum pengangkatan seorang pemimpin wajib berdasarkan 
syariat. Sedangkan dalam sistem yang ada di indonesia seorang pemimpin 
negara atau presiden dijelaskan sebagai kepala negara dan kepala 
pemerintahan walaupun disini tidak dijelaskan secara jelas bahwa seorang 
presiden harus menjaga keutuhan agama, namun dalam peran aktifnya 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


Raehan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi:  Analisis dan Implikasinya | 275 

 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun  

 

presiden Indonesia harus menjaga keutuhan negara hal ini juga berarti 
menjaga keutuhan agama secara umum. 

Pemikiran Imam al-Mawardi mengenai imamah, sebagaimana 
diuraikan dalam karyanya al-Ahkam al-Sulthaniyyah, menekankan bahwa 
kepemimpinan negara merupakan kelanjutan dari misi kenabian dengan 
dua fungsi utama: menjaga agama dan mengatur urusan dunia. Dalam 
pandangan al-Mawardi, seorang pemimpin ideal harus memiliki integritas 
keagamaan, kapasitas intelektual dalam memahami hukum Islam, dan 
kompetensi administratif dalam mengelola negara.24 

Dalam konteks negara modern seperti Indonesia, yang menganut 
sistem demokrasi presidensial, konsep imamah al-Mawardi tetap relevan 
dalam aspek etika kepemimpinan dan akuntabilitas. Meskipun tidak 
secara eksplisit mengemban tugas menjaga agama, presiden Indonesia 
memiliki tanggung jawab moral untuk menjamin kebebasan beragama 
dan menjaga harmoni sosial dalam masyarakat yang pluralistik.25 

Relevansi pemikiran al-Mawardi dalam era modern dapat dilihat 
melalui beberapa aspek: pertama, Prinsip Amanah dan Akuntabilitas: 
Konsep amanah dalam kepemimpinan menekankan bahwa pemimpin 
harus bertanggung jawab kepada rakyat dan Tuhan. Hal ini sejalan 
dengan prinsip good governance dalam teori politik modern yang 
menekankan transparansi dan akuntabilitas.26 Pertama, Prinsip Syura dan 
Demokrasi Deliberatif. Al-Mawardi menekankan pentingnya syura 
(musyawarah) dalam pengambilan keputusan, yang sejalan dengan 
prinsip demokrasi deliberatif yang menghargai partisipasi publik.27⁴ 

Kedua, Mekanisme Pemakzulan: Pemikiran al-Mawardi mengenai 
pemakzulan pemimpin yang gagal menjalankan tugasnya menunjukkan 
adanya mekanisme kontrol kekuasaan, mirip dengan sistem checks and 
balances dalam demokrasi modern28. 

Namun, beberapa aspek pemikiran al-Mawardi perlu 
direinterpretasi agar sesuai dengan nilai-nilai demokrasi kontemporer. 
Misalnya, syarat kepemimpinan yang mengharuskan keturunan Quraisy 

 
24 Abu al-Hasan al-Mawardi, al-Ahkam al-Sulthaniyyah, ed. Ahmad Zaki Safwat (Beirut: Dar al-

Kutub al-Ilmiyyah, 1994), 5. 
25 Hanif Fudin, “Implementation of Imam al-Mawardi’s Thoughts on Politics and Law in the 

Indonesian Judicial Power,” Mimbar Hukum 34, no. 1 (2022): 186–209. 
26 Muhammad Hilali Basya, “Pemikiran Politik Islam mengenai Relasi Agama dan Negara: 

Studi Komparasi Pemikiran Imam Al-Mawardi dan Taqiyuddin An-Nabhani dalam konteks 

Indonesia,” Penelitian Kompetitif Nasional (2021). 
27 Ibid. 
28 Hanif Fudin, “Implementation of Imam al-Mawardi’s Thoughts on Politics and Law in the 

Indonesian Judicial Power,” 190. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


Raehan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi:  Analisis dan Implikasinya | 276 

 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun  

 

tidak relevan dalam konteks egalitarianisme dan kesetaraan dalam sistem 
demokrasi modern29⁶. 

Dalam konteks Indonesia, pemikiran al-Mawardi dapat diterapkan 
dalam memperkuat etika kepemimpinan dan tata kelola pemerintahan 
yang baik. Misalnya, kasus korupsi yang melibatkan pejabat tinggi negara 
menunjukkan perlunya integritas dan akuntabilitas dalam kepemimpinan, 
sebagaimana ditekankan oleh al-Mawardi.30⁷ 
 

Kesimpulan 
Studi ini mengkaji secara kritis teori kekuasaan Al-Mawardi dalam 

Al-Ahkam al-Sultaniyyah, dan menemukan bahwa meskipun kerangka 
dasarnya bersifat teokratis dan berbasis syariat, terdapat prinsip-prinsip 
normatif yang tetap relevan dalam membangun sistem pemerintahan 
modern yang beretika dan berorientasi pada keadilan. Al-Mawardi 
memandang kepemimpinan sebagai amanah yang wajib ditegakkan 
untuk menjaga agama dan mengatur dunia, dan menekankan pentingnya 
sifat adil, berilmu, dan cakap sebagai syarat utama seorang pemimpin.31 

Temuan ini mendukung penelitian sebelumnya yang menyatakan 
bahwa pemikiran politik klasik Islam memiliki daya lenting teoretis untuk 
dibaca ulang secara kontekstual. Misalnya, Sjadzali menekankan 
pentingnya reinterpretasi nilai-nilai Islam dalam sistem kenegaraan 
Indonesia yang modern dan demokratis 32  Demikian pula, Umam 
berargumen bahwa kerangka normatif Al-Mawardi dapat dipadukan 
dengan prinsip-prinsip demokrasi konstitusional seperti musyawarah, 
kedaulatan rakyat, dan keadilan sosial.33 

Novelty dari penelitian ini terletak pada pendekatan komparatif-
kontekstual yang menghubungkan pemikiran klasik Al-Mawardi dengan 
sistem presidensial Indonesia pasca-reformasi. Tidak seperti kajian 
terdahulu yang cenderung deskriptif, artikel ini menganalisis dimensi 
relevansi teoritis dengan memasukkan aspek kesesuaian dan tantangan 

 
29 Muhammad Hilali Basya, “Pemikiran Politik Islam mengenai Relasi Agama dan Negara,” 15. 
30 Hanif Fudin, “Implementation of Imam al-Mawardi’s Thougts…”, 190. 
31 Abu al-Hasan al-Mawardi, Al-Ahkam al-Sultaniyyah (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1994). 
32 Munawir Sjadzali, Islam dan Tata Negara: Ajaran, Sejarah dan Pemikiran (Jakarta: UI Press, 

1993). 
33 Nafi’ul Umam, “Relevansi Pemikiran Imam Al-Mawardi Tentang Kepemimpinan Dalam 

Kitab Al-Ahkam As-Sulthoniyah Dengan Pemilihan Presiden Indonesia Pasca Reformasi” (Skripsi, 

UIN Walisongo, 2022), https://eprints.walisongo.ac.id/20205/. 

 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun
https://eprints.walisongo.ac.id/20205/


Raehan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi:  Analisis dan Implikasinya | 277 

 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun  

 

dalam penerapan konsep imamah di negara-negara berpenduduk 
mayoritas Muslim yang menganut sistem demokrasi sekuler. 

Kesimpulan penting dari penelitian ini adalah bahwa integrasi 
antara prinsip Islam klasik dan sistem pemerintahan modern harus 
mempertimbangkan nilai-nilai universal seperti keadilan, akuntabilitas, 
dan partisipasi, tanpa mengabaikan keragaman masyarakat modern. 
Karena itu, teori Al-Mawardi tidak harus dipahami secara literal tetapi 
sebagai prinsip moral-politik yang dapat diadaptasi sesuai konteks sosio-
politik kontemporer. 

Kajian lanjutan dapat diarahkan pada dua hal: pertama, studi 
perbandingan antara konsep imamah Al-Mawardi dan teori-teori 
kepemimpinan politik modern seperti social contract (Hobbes, Locke, 
Rousseau) dan political legitimacy (Habermas, Rawls); kedua, penelitian 
empiris terhadap bagaimana nilai-nilai Al-Mawardi tercermin dalam 
praktik pemerintahan di negara-negara seperti Iran, Malaysia, dan 
Indonesia, dengan mempertimbangkan dinamika antara hukum syariat, 
konstitusi, dan HAM. 
  

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


Raehan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi:  Analisis dan Implikasinya | 278 

 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun  

 

Daftar Pustaka 
 
 

Al-badawi al-Rahman (Ed.), al-Turâts al-Yunâni fî al-Had}ârat al-Islâmiyah. 

Kairo: Dâr al- Nahdah, 1965. 

Ali bin Muhammad bin al-Asir, al-Lubâb fî Tahdhîb al-Ansâb, Kairo: Bâb 

al-Khalq, 1356 H. 

Al-Mawardi, al-Hâwî al- Kabîr, Beirut: Dâr al-Kutub al-‘Ilmiyah, 1994. 

Anwar Syamsul, al-Mawardi dan Teorinya tentang Khilafah, Al- Jami’ah, 

No. 35, Yogyakarta: UIN SUKA, 1987. 

Dahlan Aziz Abdul, et al, Ensklopedia Hukum Islam, Jilid IV. Jakarta: Ikhitar 

Baru Van Hoeve, 1996. 

Efendy Mochtar, Ensiklopedi Agama dan Filsafat. TK.: Universitas Sriwijaya, 

2001. 

Hambal Bin Ahmad Ibnu, Musnad al-Imam Ahmad Ibnu Hambal, jilid 2. 

Cairo: Dar alFikr, t.th. 

Hamidi A. Luthfi, Penguasa dan Kekuasaan: Pemikiran Politik al-Mawardi. 

Yogyakarta: UIN SUKA, 1996. 

Harun,Nasution, Islam Ditinjau dari Aspeknya, Jilid I dan II. Jakarta: UI-

Press, 1979. 

Iqbal Muhammad dan Nasution Husein Amin , Pemikiran Politik Islam dari 

Masa Klasik hingga Indonesia Kontemporer, Jakarta: Kencana 

Prenada Media Group, Cet. I, 2010. 

Khan Qomaruddin, Negara Al-Mawardi. Bandung: Pustaka, 2002. 

Ma’arif Syafi’i Ahmad. Islam dan Masalah Kenegaraan. Jakarta: LP3S, 

1996. 

Muhammad Bakar Abu, al-Katib al-Baghdadi, Târîkh Baghdâd, Kairo: 

Maktabah al-Khanji, 1931.  

Muhammad bin Ahmad bin Utsman al-Dhahabi, Siyar A’lâm al-Nubalâ, 

dalam Syu’aib al-Arna’ut dan Muhammad Na’im al-Arqasusi 

Eds., .Beirut: Muassasah alRisâlah, 1986. 

Mulia Musdah, Negara Islam. Depok: Kata Kita, 2010. 

Musa Yusuf M, Politik dan Negara dalam Islam. Cet. II; Yogyakarta:Pustaka 

LSI, 1991. 

Nurdin Kamaluddin, Hukum Tata Negara dan Kepemimpinan Dalam 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun


Raehan Firdaus, dkk., Teori Kekuasaan Al-Mawardi:  Analisis dan Implikasinya | 279 

 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun  

 

Takaran Islam. Cet. I; Jakarta: Gema Insani Press, 2000. 

Pulungan Suyuti, Ajaran, Sejarah dan Pemikiran. Cet.IV; Jakarta: PT Raja 

Grafindo Persada, 1999. 

Ramadhan Syamsuddin, Menegakkan Kembali Khilafah Islamiyah. Jakarta: 

Panjimas, 2003. 

Sjadzali Munawir, Islam dan Tata Negara; Ajaran Sejarah dan Pemikiran. 

Jakarta: UI Press, 1993. 

Supriadi Dedi, Sejarah Peradaban Islam. Bandung: Pustaka Setia, 2008. 

Taimiyah Ibnu, Al-Siyasah Syar’iyyah fi Ishlah al-Ra’iyyah. Bandung: 

Angkasa, 2003. 

UmamNafi’ul, Relevansi Pemikiran Imam Al-Mawardi Tentang 

Kepemimpinan Dalam Kitab Al- Ahkam As- Sulthoniyah Dengan 

Pemelihan Presiden Indonesia Pasca Reformasi. UIN 

WALISONGO,2022. 

https://eprints.walisongo.ac.id/20205/1/Skripsi_1806016006

_Nafi_ul_Umam.pdf  

 

 

https://journal.tabayanu.com/index.php/tabayyun
https://eprints.walisongo.ac.id/20205/1/Skripsi_1806016006_Nafi_ul_Umam.pdf
https://eprints.walisongo.ac.id/20205/1/Skripsi_1806016006_Nafi_ul_Umam.pdf

