E-ISSN: xxxx — XxxX
https:/ /journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

él.h_d_g__g_i_n_d_h_: Vol. 01. No. 01, 2025

Jurnal Hukum, Sosial dan Humaniora

SEJARAH PERKEMBANGAN HUKUM ISLAM: DARI ZAMAN
NABI SAMPAI ZAMAN KONTEMPORER

Fajar Mustofa Habib

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia
Email: fajarmustofahabib.76@gmail.com

Khoiril Muhammad Ufara Dzikri Nasution
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia
Email: khoirilmhdufaradzikrinst@gmail.com

M. Fawwaz Raihan Sinaga
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia
Email: raihansinaga2019@gmail.com

Ahmad Faiz Raihansyah
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia
Email: ahmadraihansyahO6@gmail.com

Rifqi Hamam Aufa
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia
Email: rifgjhamamaufal75@gmail.com

Abstract: This article examines the historical development of Islamic law from
the prophetic period to the contemporary era, highlighting its dynamic and
adaptive nature in responding to changing social, political, and cultural
contexts. Using a qualitative historical approach based on library research, the
study analyzes primary sources such as the Qur’an, Hadith collections, and
classical juristic works, alongside modern scholarly literature. The findings
demonstrate that Islamic law was initially formed through direct revelation and
prophetic practice, establishing a normative foundation for Muslim society.
Following the Prophet’s death, the Companions employed ijtihad, giyas, and
consensus to address new legal challenges arising from territorial expansion and
social complexity. The subsequent periods witnessed the emergence of major
schools of Islamic jurisprudence and the systematization of usul al-figh, which
shaped classical Islamic legal thought. Although a tendency toward stagnation
appeared in the later medieval period, modern reform movements revitalized
Islamic law through contextual ijtihad and the maqasid al-shari‘ah approach. In
the contemporary era, Islamic law continues to evolve through national
legislation, interdisciplinary scholarship, and engagement with global issues,
demonstrating its enduring relevance and flexibility.

Keywords: Islamic Law, Legal History, Ijtihad, Figh, Contemporary Islamic
Thought



mailto:khoirilmhdufaradzikrinst@gmail.com
mailto:raihansinaga2019@gmail.com
mailto:ahmadraihansyah06@gmail.com
mailto:rifqihamamaufa175@gmail.com

Pendahuluan

Sejarah perkembangan hukum Islam merupakan kajian fundamental untuk
memahami bagaimana syariat berkembang sejak masa pewahyuan hingga era
modern. Pada masa Nabi Muhammad SAW, hukum Islam dibangun melalui
wahyu Al-Qur’an dan penjelasan praktik Nabi yang menjadi dasar pembentukan
tatanan sosial umat Islam awall. Setelah wafatnya Nabi, para sahabat
menghadapi beragam persoalan baru yang tidak secara eksplisit dijelaskan
dalam wahyu sehingga mereka menggunakan ijtihad, giyas, dan musyawarah
sebagai metode pemecahan masalah hukum?2. Pada periode tabi’in, muncul
pusat-pusat studi keilmuan seperti Madinah, Kufah, dan Basrah yang
melahirkan berbagai pendekatan istinbat hukum serta menjadi dasar
pembentukan mazhab-mazhab fikih klasik3. Memasuki era kodifikasi dan
konsolidasi fikih, tokoh-tokoh besar seperti Abu Hanifah, Malik bin Anas, al-
Syafi’i, dan Ahmad bin Hanbal merumuskan metodologi ushul fikih yang menjadi
fondasi hukum Islam hingga kini*. Pada masa modern, hukum Islam mulai
mengalami pembaharuan melalui gerakan reformis yang menekankan perlunya
ijtihad kontekstual dan pendekatan maqasid untuk menjawab tantangan
perubahan sosial, politik, dan ekonomi®. Sementara pada era kontemporer,
hukum Islam tidak hanya berkembang sebagai wacana keilmuan, tetapi juga
diadopsi dalam sistem hukum nasional di berbagai negara Muslim melalui proses
legislasi dan kodifikasi, menunjukkan sifat adaptif dan fleksibel hukum Islam
dalam merespons perkembangan zaman®.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode
studi kepustakaan (library research), karena fokus kajiannya terletak pada
analisis historis terhadap perkembangan hukum Islam dari masa Nabi
Muhammad saw. hingga era kontemporer, yang sumber datanya bersifat tekstual
dan dokumenter’. Penelitian sejarah hukum Islam menuntut penelaahan
mendalam terhadap sumber-sumber primer dan sekunder, sehingga analisis

1 Wael B. Hallaq, A History of Islamic Legal Theories (Cambridge: Cambridge University Press, 1997), hal.

2 Noel J. Coulson, A History of Islamic Law (Edinburgh University Press, 1964), hal. 1-36.

3 Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Islamic Texts Society, 2003), hal. 3-15.
4 Joseph Schacht, An Introduction to Islamic Law (Oxford University Press, 1982), hal. 1-22.

5 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (University of Chicago

Press, 1982), hal. 67-85.

6 Jasser Auda, Magqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (IIIT, 2008), hal. 3-
12.
7 Moh. Nazir, Metode Penelitian (Ghalia Indonesia, Jakarta, 2014), hal. 54-60.

198 Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vaoll, No.l, 2025
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

literatur menjadi strategi utama dalam menggali fakta, teori, serta dinamika
perubahan pemikiran hukum Islam pada setiap periodisasi. Penelitian ini
tergolong sebagai penelitian historis (historical research) yang bertujuan
merekonstruksi perkembangan hukum Islam secara kronologis, sehingga
memungkinkan pemahaman yang komprehensif terhadap perubahan konsep,
praktik, dan struktur hukum Islam sejak masa Nabi, periode sahabat dan tabi’in,
masa pembentukan mazhab klasik, hingga era modern dan kontemporers.

Sumber data penelitian meliputi sumber primer dan sekunder, di mana
sumber primer terdiri atas Al-Qur’an dan kitab-kitab hadis seperti Shahih al-
Bukhari, Shahih Muslim, dan Sunan Abu Dawud, serta karya-karya ulama klasik,
antara lain al-Risalah dan al-Umm karya Imam al-Syafiii serta al-Muwaththa’
karya Imam Malik, termasuk pula kitab-kitab fikih dan ushul fikih klasik dari
mazhab-mazhab besar, yang digunakan untuk memahami landasan awal
pembentukan dan pengembangan hukum Islam®. Adapun sumber sekunder
mencakup buku-buku akademik modern tentang sejarah hukum Islam, artikel
jurnal ilmiah, ensiklopedia, serta hasil penelitian kontemporer, termasuk karya
para pemikir modern dan orientalis seperti Wael B. Hallaq, Noel J. Coulson,
Joseph Schacht, dan Mohammad Hashim Kamali, yang berfungsi menjelaskan
interpretasi serta evolusi pemikiran hukum Islam dari masa klasik hingga
modernlo.

Pengumpulan data dilakukan melalui telaah literatur klasik dan modern,
analisis narasi sejarah, serta kompilasi dokumen dan naskah yang relevan,
kemudian seluruh data dicatat, diklasifikasikan, dan disusun berdasarkan
periodisasi perkembangan hukum Islam!l. Analisis data dilakukan dengan
menggunakan analisis historis untuk mengidentifikasi perkembangan hukum
Islam  berdasarkan urutan waktu dan faktor sosial-politik yang
memengaruhinyal?, analisis isi (content analysis) untuk memahami metode
istinbat, konsep hukum, dan teori yang berkembang dalam setiap fase sejarah!s,
serta analisis komparatif untuk membandingkan perbedaan metodologi dan
karakteristik hukum Islam antara periode Nabi, sahabat, tabi’in, mazhab klasik,
hingga era kontemporer!4. Untuk menjaga keabsahan data, penelitian ini
menerapkan triangulasi sumber melalui perbandingan berbagai teks klasik dan
modern, cross-check antarreferensi dari ulama dan sarjana kontemporer, serta

8Kuntowijoyo, Metodologi Sejarah (Tiara Wacana, Yogyakarta, 1994), hal.17-35)

9 Muhammad Abu Zahrah, Ushul al-Figh (Dar al-Fikr al-‘Arabi, Kairo, 1958), hal. 12-35

10 Wael B. Hallaq, Shari‘a: Theory, Practice, Transformations (Cambridge University Press, 2009), hal. 21-
45.

11John W. Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods Approaches (Sage
Publications, 2018), hal. 41-48.

12Marshall G. S. Hodgson, The Venture of Islam (University of Chicago Press, 1974), hal. 297.

13 Klaus Krippendorff, Content Analysis: An Introduction to Its Methodology (Sage Publications, 2013), hal.
24-25.

14 Noel J. Coulson, A History of Islamic Law (Edinburgh University Press, 1964), hal. 37-70.

199 Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vaoll, No.l, 2025
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

menjaga konsistensi interpretasi dalam mengaitkan perubahan historis dengan
perkembangan pemikiran hukum Islam.

Hasil Penelitian dan Pembahasan

Perkembangan Hukum Islam pada Masa Nabi Muhammad SAW

Hasil penelitian menunjukkan bahwa fase awal perkembangan hukum
Islam bermula pada masa kenabian (610-632 M), yang merupakan periode paling
fundamental dalam penyusunan kerangka hukum Islam. Pada masa ini, sumber
hukum bersifat langsung dari wahyu Al-Qur’an dan Sunnah Nabi. Al-Qur’an
memberikan prinsip-prinsip dasar mengenai akidah, ibadah, muamalah, dan
akhlak, sementara Sunnah menyediakan implementasi praktis terhadap
ketentuan tersebut!®.

Karakter hukum Islam yang ada pada era Nabi Muhammad saw., sesuai
dengan zaman masa itu bersifat kasuistik yaitu turun sesuai kejadian tertentu,
pragmatis dalam artian menyesuaikan kebutuhan umat Islam awal dan didaktis
yaitu membentuk moral dan tatanan sosial baru.

Nabi sendiri bertindak sebagai legislator, hakim, dan pemimpin politik,
sehingga seluruh otoritas hukum terpusat pada beliau. Penelitian menunjukkan
bahwa banyak keputusan Nabi didasarkan pada kondisi sosial Arab, sehingga
hukum Islam pada masa ini bersifat aplikatif dan solutif bagi masyarakat yang
baru tumbuh.!® Dengan demikian, hasil penelitian memastikan bahwa periode
Nabi membentuk fondasi normatif syariat yang tetap menjadi rujukan seluruh
generasi berikutnya.

Fondasi Hukum Islam pada Masa Nabi Muhammad SAW

Periode Nabi merupakan fase paling fundamental dalam perkembangan
hukum Islam. Pada masa ini, hukum Islam terbentuk secara bertahap melalui
wahyu Al-Qur’an dan Sunnah Nabi, yang sekaligus menjadi landasan normatif
bagi seluruh periodisasi berikutnya. Al-Qur’an mengatur berbagai aspek
kehidupan, mulai dari ibadah, sosial, keluarga, hingga ekonomi, sedangkan
Sunnah memberikan penjelasan praktis atas ketentuan-ketentuan tersebut
(Hallag, Wael B: 1997)17

15 Wael B. Hallaq, A History of Islamic Legal Theories (Cambridge: Cambridge University Press, 1997), hal.
15-22.

16 Noel J. Coulson, A History of Islamic Law (Edinburgh University Press, 1964), hal. 1-36.

17 Wael B. Hallaq, A History of Islamic Legal Theories: An Introduction to Sunni Usul al-Figh (Cambridge
University Press, 1997) hal. 20-23.

200 Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol No.l, 2025
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

Metode penetapan hukum pada masa ini bersifat responsif dan
kontekstual, karena hukum sering turun untuk menjawab suatu peristiwa
tertentu (asbab al-nuzul). Nabi juga melakukan ijtihad dalam kasus yang tidak
diturunkan wahyu secara langsung, menunjukkan bahwa hukum Islam sejak
awal tidak bersifat kaku tetapi membuka ruang interpretasi yang sesuai dengan
kondisi masyarakat!8.

Dengan demikian, masa Nabi membangun prinsip-prinsip dasar yang
bersifat universal seperti keadilan, kemaslahatan, dan kemudahan, yang akan
menjadi orientasi hukum Islam sepanjang masa.

Perkembangan Hukum Islam pada Masa Sahabat

Setelah wafatnya Nabi, hukum Islam memasuki fase baru. Melalui analisis
terhadap literatur sejarah dan fikih, ditemukan bahwa para sahabat menghadapi
permasalahan hukum baru seiring ekspansi wilayah Islam ke Persia, Syam,
Mesir, Irak, dan Jazirah Arab bagian utara. Muncul metode baru, 19 yaitu:

o [jtihad (penalaran hukum)

. Qiyas (analogi hukum)

. [jma’ (kesepakatan sahabat)

o Istihsan dan maslahah (pertimbangan kemaslahatan)

Penelitian memperlihatkan bahwa sahabat seperti Umar bin Khattab
menerapkan kebijakan hukum yang responsif terhadap situasi. Misalnya,
kebijakan pembagian tanah di Irak dan Syam, penundaan hukuman potong
tangan pada masa paceklik, dan administrasi zakat yang lebih terstruktur20. Hal
ini menunjukkan bahwa pada masa sahabat terjadi rasionalisasi hukum dan
institusionalisasi ijtihad, yang menjadi cikal-bakal disiplin ushul fikih.

Dinamika Ijtihad dan Ekspansi Hukum pada Masa Sahabat

Setelah wafatnya Nabi, para sahabat mengalami perkembangan yang
signifikan dalam mengelola hukum. Penelitian menunjukkan bahwa mereka
menggunakan ijtihad sebagai mekanisme utama dalam menghadapi masalah-
masalah baru yang tidak disebutkan secara eksplisit dalam Al-Qur’an dan
Sunnah?1.

18 Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Islamic Texts Society, 2003), hal. 45-
70.

19 Joseph Schacht, An Introduction to Islamic Law (Oxford University Press, 1982), hal. 1-22.

20 Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Islamic Texts Society, 2003), hal. 45.

21 Noel J. Coulson, A History of Islamic Law (Edinburgh University Press, 1964), hal. 30-36.

201 Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol No.l, 2025
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

Perkembangan hukum pada masa ini sangat dipengaruhi oleh:

o Ekspansi wilayah Islam (Syam, Persia, Mesir, Irak)
o Kemajemukan budaya dan struktur sosial baru
o Tuntutan administratif dan politik

Umar bin Khattab menjadi figur yang menonjol karena banyak kebijakan
hukumnya yang bersifat reformis dan mempertimbangkan realitas sosial.
Contohnya adalah kebijakan menunda hukuman potong tangan saat masa
kelaparan serta kebijakan tanah fa’i di Irak.?2 Hasil pembahasan menunjukkan
bahwa masa sahabat merupakan periode awal rasionalisasi hukum, yang
membuka jalan bagi metodologi fikih di masa selanjutnya.

Perkembangan pada Masa Tabi’in dan Kodifikasi Ilmu Fikih

Hasil penelitian menegaskan bahwa masa tabi'in (661-750 M) merupakan
fase pembentukan pusat-pusat keilmuan yang berpengaruh besar dalam
perkembangan fikih. Dua arus besar pemikiran hukum muncul:

a. Ahl al-Hadits (Madinah): Lebih tekstual, berpegang pada hadis dan praktik
penduduk Madinah. Seperti kitab Al-Muwaththa’ karya Imam Malik.

b. Ahl al-Rayi (Irak). Lebih rasional, terbiasa menggunakan giyas dan logika
hukum karena keterbatasan hadis di Kufah?23. Seperti Kitab-kitab fikih awal
dari murid Abu Hanifah.

Penelitian menunjukkan bahwa keduanya berpengaruh besar dalam
pembentukan metodologi hukum Islam selanjutnya.

Pembentukan Mazhab dan Sistematisasi Ushul Fikih pada Masa Tabi’in dan
Klasik

Pada masa tabi’in, tradisi hukum Islam berkembang dengan terbentuknya
pusat-pusat keilmuan di Madinah, Kufah, Basrah, dan Syam. Dua orientasi
metodologis utama yang muncul yaitu: Ahl al-Hadits (Madinah)
Lebih tekstual, berpegang pada hadis dan amal penduduk Madinah. Kedua, ahl
al-Ra’yi (Irak) Lebih rasional, menggunakan qiyas karena keterbatasan hadis di
Kufah?24.

22 Muhammad Abu Zahrah, Tarikh al-Mazahib al-Islamiyyah (Dar al-Fikr al-‘Arabi, Kairo, 1959), hal. 61-
70.

23 Muhammad Abu Zahrah, Tarikh al-Mazahib al-Islamiyyah (Dar al-Fikr al-‘Arabi, Kairo, 1959), hal. 25-
30.

24 Joseph Schacht, An Introduction to Islamic Law (Oxford University Press, 1982), hal. 32-55

202 Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol No.l, 2025
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

Perbedaan orientasi ini melahirkan keragaman metodologi yang pada
akhirnya berkembang menjadi mazhab-mazhab fikih. Abad ke-8 hingga ke-10 M
menjadi masa konsolidasi mazhab besar seperti Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan
Hanbali. Imam al-Syafii berperan besar dalam menyatukan kedua arus
pemikiran tersebut melalui al-Risalah, yang dianggap sebagai kitab ushul fikih
pertama yang sistematis?25.

Periode ini juga ditandai oleh kodifikasi kitab-kitab fikih, berkembangnya
otoritas mufti dan gqadhi, terbentuknya madrasah sebagai lembaga pendidikan
hukum. Hukum Islam pada masa ini mencapai bentuk yang lebih matang dan
terstruktur.

Fase klasik (abad 8-13 M) adalah puncak perkembangan hukum Islam.
Berdasarkan analisis literatur, penelitian menemukan bahwa inilah masa ketika
mazhab-mazhab fikih besar terbentuk dan sistem hukum Islam mencapai
bentuknya yang paling matang. Mazhab besar yang lahir:

Mazhab Hanafi — rasionalis, dominan di wilayah Irak, Asia Tengah
Mazhab Maliki — berbasis tradisi Madinah

Mazhab Syafi’i — sistematis dan metodologis

Mazhab Hanbali — sangat tekstual

a0 op

Imam al-Syafii berperan penting melalui al-Risalah, yang menjadi karya
pertama dalam ushul fikih sistematis?6. Pada masa ini juga berkembang,
kodifikasi hukum, fatwa institusional, mahkamah syar’iyah dan Sistem qadhi
(hakim). Namun penelitian juga mengungkap adanya kecenderungan stagnasi
ijtihad pada abad-abad akhir periode klasik, akibat dominasi mazhab dan taqlid.

Stagnasi dan Transformasi Hukum Islam pada Masa Pertengahan

Periode pertengahan dalam sejarah hukum Islam, yang secara umum
berlangsung antara abad ke-13 hingga abad ke-18 M, sering dipahami sebagai
fase stagnasi intelektual, khususnya dalam praktik ijtihad. Pada masa ini,
dominasi mazhab fikih yang telah mapan menyebabkan kecenderungan kuat
terhadap taqlid, yaitu mengikuti pendapat ulama mazhab tanpa upaya penalaran
hukum independen. Ijtihad, yang pada periode klasik menjadi motor utama
dinamika hukum Islam, mulai dipersempit ruang lingkupnya dan dianggap
hanya layak dilakukan oleh para imam mazhab terdahulu.?2?” Akibatnya,
kreativitas hukum dan keberanian metodologis dalam merespons perubahan
sosial mengalami pelemahan.

25 Muhammad ibn Idris al-Syafi‘i, Al-Risalah (Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, Beirut, 2003), hal. 59-85.
26 Muhammad ibn Idris al-Syafi‘i, Al-Risalah (Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, Beirut, 2003), hal. 59-85.
27 Noel J. Coulson, 4 History of Islamic Law (Edinburgh: Edinburgh University Press, 1964), 80-82.

203 Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol No.l, 2025
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

Stagnasi tersebut tidak muncul secara tiba-tiba, melainkan dipengaruhi
oleh berbagai faktor eksternal dan internal. Secara eksternal, kemunduran
politik kekhalifahan Abbasiyah, kehancuran Baghdad akibat invasi Mongol pada
tahun 1258 M, serta fragmentasi kekuasaan politik Islam telah menggeser
perhatian ulama dari pengembangan teori hukum menuju upaya pelestarian
tradisi keilmuan yang ada.2® Selain itu, pada fase akhir periode ini, penetrasi
kolonial Barat ke wilayah-wilayah Muslim turut melemahkan institusi hukum
Islam dan menggantinya dengan sistem hukum Eropa, sehingga fikih lebih
berfungsi sebagai wacana normatif ketimbang sistem hukum yang hidup.2°

Dari sisi internal, menguatnya otoritas mazhab menyebabkan hukum
Islam mengalami proses kanonisasi yang ketat. Kitab-kitab fikih mazhab
dijadikan rujukan final, sementara perbedaan pendapat di luar kerangka
mazhab sering dipandang menyimpang. Praktik pendidikan hukum Islam di
madrasah pun lebih menekankan penguasaan teks-teks fikih klasik daripada
pengembangan metodologi ushul fikih secara kreatif.30 Kondisi ini melahirkan
apa yang oleh Wael B. Hallaq disebut sebagai “penutupan fungsional pintu
ijtihad”, bukan dalam arti ijtihad benar-benar berhenti, tetapi lebih pada
pembatasan institusional terhadap praktik tersebut.3!

Meskipun demikian, menyebut periode pertengahan semata-mata sebagai
masa kemunduran merupakan penyederhanaan yang problematis. Penelitian
menunjukkan bahwa pada masa ini justru terjadi konsolidasi doktrin hukum
Islam secara sistematis melalui penyusunan syarah (komentar), hasyiyah
(catatan pinggir), dan mukhtashar (ringkasan) atas karya-karya fikih klasik.32
Karya-karya monumental seperti al-Magjmu‘ karya al-Nawawi, Bidayat al-
Mujtahid karya Ibn Rushd, dan al-Mabsuth karya al-Sarakhsi menunjukkan
kedalaman analisis hukum yang tinggi dan memainkan peran penting dalam
menjaga kesinambungan tradisi hukum Islam.

Selain itu, pada periode ini sistem peradilan Islam tradisional mengalami
penguatan melalui institusionalisasi jabatan qadhi, mufti, dan lembaga hisbah.
Hukum Islam tetap berfungsi sebagai hukum positif di banyak wilayah Muslim,
meskipun dengan tingkat fleksibilitas yang berbeda-beda tergantung pada
konteks politik dan sosial setempat.33 Dengan demikian, periode pertengahan

28 Marshall G. S. Hodgson, The Venture of Islam, vol. 2 (Chicago: University of Chicago Press, 1974), 13-18.

2 Wael B. Hallaq, An Introduction to Islamic Law (Cambridge: Cambridge University Press, 2009), 87-90.

30 Muhammad Abu Zahrah, Tarikh al-Mazahib al-Islamiyyah (Kairo: Dar al-Fikr, 1959), 245-248.

31 Wael B. Hallaq, 4 History of Islamic Legal Theories: An Introduction to Sunni Usul al-Figh (Cambridge:
Cambridge University Press, 1997), 206-210.

32 Joseph Schacht, An Introduction to Islamic Law (Oxford: Oxford University Press, 1982), 70-73.

33 Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Cambridge: Islamic Texts Society, 2003), 488—
492.

204 Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol No.l, 2025
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

dapat dipahami sebagai fase transformasi defensif, di mana hukum Islam
berupaya mempertahankan otoritas normatif dan stabilitas sosial di tengah
tekanan politik dan perubahan global.

Oleh karena itu, masa pertengahan dalam sejarah hukum Islam tidak
hanya mencerminkan stagnasi ijtihad, tetapi juga menunjukkan proses adaptasi
struktural dan konsolidasi keilmuan. Fase ini menjadi jembatan penting antara
kejayaan hukum Islam klasik dan kebangkitan pembaruan hukum Islam pada
era modern, yang kelak menghidupkan kembali ijtihad dengan pendekatan
kontekstual dan maqasid al-syari‘ah.

Perkembangan Hukum Islam pada Era Modern

Penelitian menunjukkan bahwa sejak abad ke-19, hukum Islam
mengalami transformasi akibat: kolonialisme Barat, modernisasi politik,
perubahan struktur sosial, dan lahirnya negara nasional. Gerakan pembaruan
hukum muncul melalui tokoh seperti, Muhammad Abduh, Jamaluddin al-
Afghani, Rashid Rida dan Syah Waliullah. Mereka memperkenalkan pendekatan
baru berbasis ijtihad kontekstual, maqasid al-syari’ah dan reinterpretasi teks
hukum, serta integrasi hukum Islam ke dalam sistem negara modern (Rahman,
Fazlur: 1982).34 Era ini juga ditandai dengan munculnya kodifikasi hukum
keluarga di Mesir, Turki, dan India; serta pembentukan Majallah al-Ahkam al-
‘Adliyyah sebagai kodifikasi fikih Hanafi.

Hasil penelitian memperlihatkan bahwa abad ke-20 hingga kini
merupakan fase paling dinamis dalam perkembangan hukum Islam. Hukum
Islam berkembang dalam berbagai bentuk baru:

a. Legislasi modern berbasis syariah. Seperti di Indonesia, Pakistan, Iran,
Malaysia, dan negara-negara Teluk.

b. Perkembangan akademik dan teoritik dan Pendekatan interdisipliner:
Hukum dan HAM, gender, ekonomi syariah, lingkungan, digital dan
teknologi.

c. Fikih Minoritas (Figh al-Aqalliyyat). Hal ini dalam rangka untuk
menjawab kebutuhan Muslim di negara non-Muslim (Auda, Jasser:
2008).35

d. Pendekatan Magasid al-Syari’ah. Diperluas oleh ulama kontemporer
seperti Jasser Auda, yang memandang hukum Islam sebagai sistem yang
holistik, dinamis, dan berpusat pada kemaslahatan.

34 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (University of Chicago
Press, 1982), hal. 67-85.

35 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (IIIT, 2008), hal.
95-125.

205 Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol No.l, 2025
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

Penelitian menyimpulkan bahwa pada era kontemporer, hukum Islam
menjadi: lebih fleksibel, dialogis dengan isu global, dan terintegrasi dengan
hukum nasional dan internasional.

Pembaruan dan Perkembangan Hukum Islam pada Era Modern

Memasuki abad ke-19, hukum Islam memasuki fase modernitas yang
ditandai dengan munculnya gerakan reformis. Tokoh seperti Jamaluddin al-
Afghani, Muhammad Abduh, dan Rashid Rida menekankan pentingnya
membuka kembali pintu ijtihad dan melakukan reinterpretasi hukum agar
sesuai dengan kebutuhan masyarakat modern36.

Beberapa aspek perubahan signifikan meliputi Reformasi hukum
keluarga di Mesir dan Turki, Penyusunan Majallah al-Ahkam al-‘Adliyyah,
Integrasi hukum Islam dalam sistem hukum perdata modern dan Pembentukan
sistem peradilan agama yang lebih formal. Pada era modern, pendekatan hukum
Islam mulai beralih dari metode tekstual menuju pendekatan maqgasid al-
syari’ah, yang menekankan pada tujuan dan hikmah syariat.

Pada era kontemporer, hukum Islam berkembang secara
multidimensional. Penelitian menunjukkan beberapa karakteristik utama:

a. Kontekstualisasi dan Reaktualisasi
Pendekatan hukum Islam semakin mengutamakan:

¢ Kemaslahatan
e magqgasid al-syari’ah
e keadilan social
e hak asasi manusia.

Ulil Abdalla, Abdullah Saeed, dan Jasser Auda menjadi tokoh yang
berpengaruh dalam pengembangan teori maqgasid modern.

b. Integrasi dalam Sistem Hukum Nasional
Negara-negara Muslim mengadopsi hukum Islam dalam bentuk:

e hukum keluarga
e ckonomi syariah
e perbankan Islam

36 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (University of Chicago
Press, 1982), hal. 67-85.

206 Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol No.l, 2025
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

o tata kelola wakaf dan zakat
c. Perkembangan Fikih Minoritas

Fikih minoritas (figh al-aqalliyyat) muncul sebagai respon terhadap
kebutuhan Muslim yang tinggal di negara non-Muslim3”.

d. Fikih Digital dan Era Teknologi
Pada abad ke-21, muncul perspektif baru seperti:

o fikih transaksi digital

e kripto dan blockchain dalam syariah
e hukum privasi dan keamanan digital
o fatwa-fatwa teknologi terbaru.

Perkembangan ini menunjukkan bahwa hukum Islam tetap relevan dan
fleksibel dalam menjawab tantangan global.

Kesimpulan

Setelah pembahasan yang cukup panjang, kami dapat menyimpulkan
bahwa perkembangan hukum Islam dari masa Nabi Muhammad SAW hingga era
kontemporer menunjukkan bahwa hukum Islam merupakan sistem hukum yang
dinamis, adaptif, dan terus berkembang sesuai kebutuhan zaman. Pada masa
Nabi, hukum Islam dibangun di atas wahyu dan praktik kenabian yang menjadi
fondasi normatif bagi seluruh generasi berikutnya. Setelah wafatnya Nabi, para
sahabat melanjutkan penafsiran hukum melalui ijtihad untuk menjawab
perubahan sosial dan geografis yang muncul akibat perluasan wilayah Islam.

Memasuki periode tabiin dan klasik, hukum Islam mengalami proses
institusionalisasi melalui pembentukan mazhab-mazhab fikih serta penyusunan
metodologi ushul fikih. Era ini memperlihatkan kematangan struktur hukum
yang sistematis dan menjadi rujukan utama bagi literatur fikih sepanjang
sejarah. Meskipun pada masa pertengahan sempat terjadi stagnasi akibat
dominasi taqlid, gerakan pembaruan pada abad ke-19 menghidupkan kembali
tradisi ijtihad dan mendorong pemikiran hukum Islam ke arah yang lebih
kontekstual.

Pada era modern dan kontemporer, hukum Islam terus bertransformasi
melalui pendekatan maqasid al-syari’ah, integrasi dengan sistem hukum
nasional, serta respon terhadap isu-isu global seperti hak asasi manusia,
digitalisasi, dan perkembangan ekonomi syariah. Hal ini membuktikan bahwa

37 Yusuf al-Qaradawi, Figh al-Aqalliyyat al-Muslimah (Dar al-Shuruq, Kairo, 2001), hal. 90-120

207 Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol No.l, 2025
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

hukum Islam memiliki fleksibilitas epistemologis yang memungkinkan ia tetap
relevan di tengah perubahan sosial yang cepat.

Dengan demikian, keseluruhan perjalanan sejarah ini menegaskan bahwa
hukum Islam tidak hanya bersifat normatif-transendental, tetapi juga historis-
kontekstual. Keduanya bersinergi untuk menghasilkan sistem hukum yang
mampu menjaga nilai-nilai dasar syariat sekaligus beradaptasi dengan realitas
masyarakat muslim lintas ruang dan waktu. Kajian ini juga menegaskan
pentingnya pendekatan interdisipliner dalam memahami hukum Islam
kontemporer agar mampu menjawab tantangan masa kini tanpa mengabaikan
akar tradisi keilmuan yang telah berkembang selama lebih dari empat belas
abad.

Daftar Pustaka
Abdul Wahhab Khallaf. Ilmu Ushul Figh. Kairo: Dar al-Qalam, 2003.

Abu Zahrah, Muhammad. Tarikh al-Mazahib al-Islamiyyah. Kairo: Dar al-Fikr,
1959.

Abu Zahrah, Muhammad. Umar ibn al-Khattab: Hayatuhu wa ‘Asruhu. Kairo:
Dar al-Fikr, 1995.

Al-Syafi’i, Muhammad ibn Idris. Al-Risalah. Beirut: Dar al-Kutub al-Tlmiyyah,
2003.

Auda, Jasser. Maqgasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems
Approach. IIIT, 2008.

Coulson, Noel J. A History of Islamic Law. Edinburgh University Press, 1964.

Creswell, John W. Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed
Methods Approaches. Sage, 2018.

Esposito, John L. (ed.), The Oxford Encyclopedia of the Islamic World (Oxford:
Oxford University Press, 2009).

Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual
Tradition (Chicago: University of Chicago Press, 1982).

208 Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol No.l, 2025
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

Hallaq, Wael B. A History of Islamic Legal Theories: An Introduction to Sunni
Usul al-Figh. Cambridge University Press, 1997.

Hodgson, Marshall G. S. The Venture of Islam. Chicago: University of Chicago
Press, 1974.

Jasser Auda, Magqgasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (Herndon: IIIT,
2008).

Joseph Schacht, An Introduction to Islamic Law (Oxford: Oxford University
Press, 1982).

Kamali, Mohammad Hashim. Principles of Islamic Jurisprudence. Cambridge:
Islamic Texts Society, 2003.

Krippendorff, Klaus. Content Analysis: An Introduction to Its Methodology.
Sage, 2013.

Kuntowijoyo. Metodologi Sejarah. Yogyakarta: Tiara Wacana, 1994.

Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Cambridge:
Islamic Texts Society, 2003).

Muhammad Abu Zahrah. Ushul al-Figh. Kairo: Dar al-Fikr al-Arabi, 1958.
Nazir, Moh. Metode Penelitian. Jakarta: Ghalia Indonesia, 2014.

Noel J. Coulson, A History of Islamic Law (Edinburgh: Edinburgh University
Press, 1964).

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual
Tradition. University of Chicago Press, 1982.

Schacht, Joseph. An Introduction to Islamic Law. Oxford University Press,
1982.

Wael B. Hallaq, A History of Islamic Legal Theories (Cambridge: Cambridge
University Press, 1997).

Yusuf al-Qaradawi. Figh al-Aqalliyyat al-Muslimah. Kairo: Dar al-Shurugq,
2001.

209 Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol No.l, 2025
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

210 Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol No.l, 2025
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

