
 

 
SEJARAH PERKEMBANGAN HUKUM ISLAM: DARI ZAMAN 

NABI SAMPAI ZAMAN KONTEMPORER 
 

Fajar Mustofa Habib 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 

Email: fajarmustofahabib.76@gmail.com 

 

Khoiril Muhammad Ufara Dzikri Nasution 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 

Email: khoirilmhdufaradzikrinst@gmail.com 

 
M. Fawwaz Raihan Sinaga 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 

Email: raihansinaga2019@gmail.com 

 
Ahmad Faiz Raihansyah 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 
Email: ahmadraihansyah06@gmail.com 

 

Rifqi Hamam Aufa 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 

Email: rifqihamamaufa175@gmail.com 

 

 

Abstract: This article examines the historical development of Islamic law from 

the prophetic period to the contemporary era, highlighting its dynamic and 

adaptive nature in responding to changing social, political, and cultural 

contexts. Using a qualitative historical approach based on library research, the 

study analyzes primary sources such as the Qur’an, Hadith collections, and 

classical juristic works, alongside modern scholarly literature. The findings 

demonstrate that Islamic law was initially formed through direct revelation and 

prophetic practice, establishing a normative foundation for Muslim society. 

Following the Prophet’s death, the Companions employed ijtihad, qiyas, and 

consensus to address new legal challenges arising from territorial expansion and 

social complexity. The subsequent periods witnessed the emergence of major 

schools of Islamic jurisprudence and the systematization of usul al-fiqh, which 

shaped classical Islamic legal thought. Although a tendency toward stagnation 

appeared in the later medieval period, modern reform movements revitalized 

Islamic law through contextual ijtihad and the maqasid al-shari‘ah approach. In 

the contemporary era, Islamic law continues to evolve through national 

legislation, interdisciplinary scholarship, and engagement with global issues, 

demonstrating its enduring relevance and flexibility. 

 

Keywords: Islamic Law, Legal History, Ijtihad, Fiqh, Contemporary Islamic 

Thought

El b a y y i n a h: 
Jurnal Hukum, Sosial dan Humaniora 

  
Vol. 01. No. 01, 2025 
E-ISSN: xxxx – xxxx 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah   

mailto:khoirilmhdufaradzikrinst@gmail.com
mailto:raihansinaga2019@gmail.com
mailto:ahmadraihansyah06@gmail.com
mailto:rifqihamamaufa175@gmail.com


 

198 Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 

 

Pendahuluan 

Sejarah perkembangan hukum Islam merupakan kajian fundamental untuk 

memahami bagaimana syariat berkembang sejak masa pewahyuan hingga era 

modern. Pada masa Nabi Muhammad SAW, hukum Islam dibangun melalui 

wahyu Al-Qur’an dan penjelasan praktik Nabi yang menjadi dasar pembentukan 

tatanan sosial umat Islam awal1. Setelah wafatnya Nabi, para sahabat 

menghadapi beragam persoalan baru yang tidak secara eksplisit dijelaskan 

dalam wahyu sehingga mereka menggunakan ijtihad, qiyas, dan musyawarah 

sebagai metode pemecahan masalah hukum2. Pada periode tabi’in, muncul 

pusat-pusat studi keilmuan seperti Madinah, Kufah, dan Basrah yang 

melahirkan berbagai pendekatan istinbat hukum serta menjadi dasar 

pembentukan mazhab-mazhab fikih klasik3. Memasuki era kodifikasi dan 

konsolidasi fikih, tokoh-tokoh besar seperti Abu Hanifah, Malik bin Anas, al-

Syafi’i, dan Ahmad bin Hanbal merumuskan metodologi ushul fikih yang menjadi 

fondasi hukum Islam hingga kini4. Pada masa modern, hukum Islam mulai 

mengalami pembaharuan melalui gerakan reformis yang menekankan perlunya 

ijtihad kontekstual dan pendekatan maqasid untuk menjawab tantangan 

perubahan sosial, politik, dan ekonomi5. Sementara pada era kontemporer, 

hukum Islam tidak hanya berkembang sebagai wacana keilmuan, tetapi juga 

diadopsi dalam sistem hukum nasional di berbagai negara Muslim melalui proses 

legislasi dan kodifikasi, menunjukkan sifat adaptif dan fleksibel hukum Islam 

dalam merespons perkembangan zaman6. 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode 
studi kepustakaan (library research), karena fokus kajiannya terletak pada 

analisis historis terhadap perkembangan hukum Islam dari masa Nabi 
Muhammad saw. hingga era kontemporer, yang sumber datanya bersifat tekstual 

dan dokumenter7. Penelitian sejarah hukum Islam menuntut penelaahan 
mendalam terhadap sumber-sumber primer dan sekunder, sehingga analisis 

 
1 Wael B. Hallaq, A History of Islamic Legal Theories (Cambridge: Cambridge University Press, 1997), hal. 

1. 
2 Noel J. Coulson, A History of Islamic Law (Edinburgh University Press, 1964), hal. 1-36. 
3 Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Islamic Texts Society, 2003), hal. 3-15. 
4 Joseph Schacht, An Introduction to Islamic Law (Oxford University Press, 1982), hal. 1-22. 
5 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (University of Chicago 

Press, 1982), hal. 67-85. 

6 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (IIIT, 2008), hal. 3-
12. 

7 Moh. Nazir, Metode Penelitian (Ghalia Indonesia, Jakarta, 2014), hal. 54-60. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

199 Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 

 

literatur menjadi strategi utama dalam menggali fakta, teori, serta dinamika 
perubahan pemikiran hukum Islam pada setiap periodisasi. Penelitian ini 

tergolong sebagai penelitian historis (historical research) yang bertujuan 
merekonstruksi perkembangan hukum Islam secara kronologis, sehingga 

memungkinkan pemahaman yang komprehensif terhadap perubahan konsep, 
praktik, dan struktur hukum Islam sejak masa Nabi, periode sahabat dan tabi’in, 
masa pembentukan mazhab klasik, hingga era modern dan kontemporer8. 

Sumber data penelitian meliputi sumber primer dan sekunder, di mana 

sumber primer terdiri atas Al-Qur’an dan kitab-kitab hadis seperti Shahih al-
Bukhari, Shahih Muslim, dan Sunan Abu Dawud, serta karya-karya ulama klasik, 

antara lain al-Risalah dan al-Umm karya Imam al-Syafi’i serta al-Muwaththa’ 
karya Imam Malik, termasuk pula kitab-kitab fikih dan ushul fikih klasik dari 

mazhab-mazhab besar, yang digunakan untuk memahami landasan awal 
pembentukan dan pengembangan hukum Islam9. Adapun sumber sekunder 
mencakup buku-buku akademik modern tentang sejarah hukum Islam, artikel 

jurnal ilmiah, ensiklopedia, serta hasil penelitian kontemporer, termasuk karya 
para pemikir modern dan orientalis seperti Wael B. Hallaq, Noel J. Coulson, 

Joseph Schacht, dan Mohammad Hashim Kamali, yang berfungsi menjelaskan 
interpretasi serta evolusi pemikiran hukum Islam dari masa klasik hingga 
modern10. 

Pengumpulan data dilakukan melalui telaah literatur klasik dan modern, 

analisis narasi sejarah, serta kompilasi dokumen dan naskah yang relevan, 
kemudian seluruh data dicatat, diklasifikasikan, dan disusun berdasarkan 

periodisasi perkembangan hukum Islam11. Analisis data dilakukan dengan 
menggunakan analisis historis untuk mengidentifikasi perkembangan hukum 
Islam berdasarkan urutan waktu dan faktor sosial-politik yang 

memengaruhinya12, analisis isi (content analysis) untuk memahami metode 
istinbat, konsep hukum, dan teori yang berkembang dalam setiap fase sejarah13, 

serta analisis komparatif untuk membandingkan perbedaan metodologi dan 
karakteristik hukum Islam antara periode Nabi, sahabat, tabi’in, mazhab klasik, 
hingga era kontemporer14. Untuk menjaga keabsahan data, penelitian ini 

menerapkan triangulasi sumber melalui perbandingan berbagai teks klasik dan 
modern, cross-check antarreferensi dari ulama dan sarjana kontemporer, serta 

 
8Kuntowijoyo, Metodologi Sejarah (Tiara Wacana, Yogyakarta, 1994), hal.17-35) 
9 Muhammad Abu Zahrah, Ushul al-Fiqh (Dar al-Fikr al-‘Arabi, Kairo, 1958), hal. 12-35 
10 Wael B. Hallaq, Shari‘a: Theory, Practice, Transformations (Cambridge University Press, 2009), hal. 21-

45. 
11John W. Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods Approaches (Sage 

Publications, 2018), hal. 41-48.  
12Marshall G. S. Hodgson, The Venture of Islam (University of Chicago Press, 1974), hal. 297.  
13 Klaus Krippendorff, Content Analysis: An Introduction to Its Methodology (Sage Publications, 2013), hal. 

24-25. 
14 Noel J. Coulson, A History of Islamic Law (Edinburgh University Press, 1964), hal. 37-70. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

200 Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 

 

menjaga konsistensi interpretasi dalam mengaitkan perubahan historis dengan 
perkembangan pemikiran hukum Islam. 

 

Hasil Penelitian dan Pembahasan 

Perkembangan Hukum Islam pada Masa Nabi Muhammad SAW 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa fase awal perkembangan hukum 

Islam bermula pada masa kenabian (610–632 M), yang merupakan periode paling 

fundamental dalam penyusunan kerangka hukum Islam. Pada masa ini, sumber 

hukum bersifat langsung dari wahyu Al-Qur’an dan Sunnah Nabi. Al-Qur’an 

memberikan prinsip-prinsip dasar mengenai akidah, ibadah, muamalah, dan 

akhlak, sementara Sunnah menyediakan implementasi praktis terhadap 

ketentuan tersebut15. 

Karakter hukum Islam yang ada pada era Nabi Muhammad saw., sesuai 

dengan zaman masa itu bersifat kasuistik yaitu turun sesuai kejadian tertentu, 

pragmatis dalam artian menyesuaikan kebutuhan umat Islam awal dan didaktis 

yaitu membentuk moral dan tatanan sosial baru.  

Nabi sendiri bertindak sebagai legislator, hakim, dan pemimpin politik, 

sehingga seluruh otoritas hukum terpusat pada beliau. Penelitian menunjukkan 

bahwa banyak keputusan Nabi didasarkan pada kondisi sosial Arab, sehingga 

hukum Islam pada masa ini bersifat aplikatif dan solutif bagi masyarakat yang 

baru tumbuh.16 Dengan demikian, hasil penelitian memastikan bahwa periode 

Nabi membentuk fondasi normatif syariat yang tetap menjadi rujukan seluruh 

generasi berikutnya. 

Fondasi Hukum Islam pada Masa Nabi Muhammad SAW 

Periode Nabi merupakan fase paling fundamental dalam perkembangan 

hukum Islam. Pada masa ini, hukum Islam terbentuk secara bertahap melalui 

wahyu Al-Qur’an dan Sunnah Nabi, yang sekaligus menjadi landasan normatif 

bagi seluruh periodisasi berikutnya. Al-Qur’an mengatur berbagai aspek 

kehidupan, mulai dari ibadah, sosial, keluarga, hingga ekonomi, sedangkan 

Sunnah memberikan penjelasan praktis atas ketentuan-ketentuan tersebut 

(Hallaq, Wael B: 1997)17 

 
15 Wael B. Hallaq, A History of Islamic Legal Theories (Cambridge: Cambridge University Press, 1997), hal. 

15-22.  
16 Noel J. Coulson, A History of Islamic Law (Edinburgh University Press, 1964), hal. 1-36. 
17 Wael B. Hallaq, A History of Islamic Legal Theories: An Introduction to Sunni Usul al-Fiqh (Cambridge 

University Press, 1997) hal. 20-23. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

201 Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 

 

Metode penetapan hukum pada masa ini bersifat responsif dan 

kontekstual, karena hukum sering turun untuk menjawab suatu peristiwa 

tertentu (asbab al-nuzul). Nabi juga melakukan ijtihad dalam kasus yang tidak 

diturunkan wahyu secara langsung, menunjukkan bahwa hukum Islam sejak 

awal tidak bersifat kaku tetapi membuka ruang interpretasi yang sesuai dengan 

kondisi masyarakat18. 

Dengan demikian, masa Nabi membangun prinsip-prinsip dasar yang 

bersifat universal seperti keadilan, kemaslahatan, dan kemudahan, yang akan 

menjadi orientasi hukum Islam sepanjang masa. 

 

Perkembangan Hukum Islam pada Masa Sahabat 

Setelah wafatnya Nabi, hukum Islam memasuki fase baru. Melalui analisis 

terhadap literatur sejarah dan fikih, ditemukan bahwa para sahabat menghadapi 

permasalahan hukum baru seiring ekspansi wilayah Islam ke Persia, Syam, 

Mesir, Irak, dan Jazirah Arab bagian utara. Muncul metode baru, 19  yaitu: 

• Ijtihad (penalaran hukum) 

• Qiyas (analogi hukum) 

• Ijma’ (kesepakatan sahabat) 

• Istihsan dan maslahah (pertimbangan kemaslahatan) 

Penelitian memperlihatkan bahwa sahabat seperti Umar bin Khattab 

menerapkan kebijakan hukum yang responsif terhadap situasi. Misalnya, 

kebijakan pembagian tanah di Irak dan Syam, penundaan hukuman potong 

tangan pada masa paceklik, dan administrasi zakat yang lebih terstruktur20. Hal 

ini menunjukkan bahwa pada masa sahabat terjadi rasionalisasi hukum dan 

institusionalisasi ijtihad, yang menjadi cikal-bakal disiplin ushul fikih. 

Dinamika Ijtihad dan Ekspansi Hukum pada Masa Sahabat 

Setelah wafatnya Nabi, para sahabat mengalami perkembangan yang 

signifikan dalam mengelola hukum. Penelitian menunjukkan bahwa mereka 

menggunakan ijtihad sebagai mekanisme utama dalam menghadapi masalah-

masalah baru yang tidak disebutkan secara eksplisit dalam Al-Qur’an dan 

Sunnah21. 

 
18 Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Islamic Texts Society, 2003), hal. 45-

70. 
19 Joseph Schacht, An Introduction to Islamic Law (Oxford University Press, 1982), hal. 1-22. 
20 Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Islamic Texts Society, 2003), hal. 45. 
21 Noel J. Coulson, A History of Islamic Law (Edinburgh University Press, 1964), hal. 30-36. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

202 Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 

 

Perkembangan hukum pada masa ini sangat dipengaruhi oleh: 

• Ekspansi wilayah Islam (Syam, Persia, Mesir, Irak) 

• Kemajemukan budaya dan struktur sosial baru 

• Tuntutan administratif dan politik 

Umar bin Khattab menjadi figur yang menonjol karena banyak kebijakan 

hukumnya yang bersifat reformis dan mempertimbangkan realitas sosial. 

Contohnya adalah kebijakan menunda hukuman potong tangan saat masa 

kelaparan serta kebijakan tanah fa’i di Irak.22 Hasil pembahasan menunjukkan 

bahwa masa sahabat merupakan periode awal rasionalisasi hukum, yang 

membuka jalan bagi metodologi fikih di masa selanjutnya. 

 

Perkembangan pada Masa Tabi’in dan Kodifikasi Ilmu Fikih 

Hasil penelitian menegaskan bahwa masa tabi'in (661–750 M) merupakan 

fase pembentukan pusat-pusat keilmuan yang berpengaruh besar dalam 

perkembangan fikih. Dua arus besar pemikiran hukum muncul: 

a. Ahl al-Hadits (Madinah): Lebih tekstual, berpegang pada hadis dan praktik 

penduduk Madinah. Seperti kitab Al-Muwaththa’ karya Imam Malik. 

b. Ahl al-Ra’yi (Irak). Lebih rasional, terbiasa menggunakan qiyas dan logika 

hukum karena keterbatasan hadis di Kufah23. Seperti Kitab-kitab fikih awal 

dari murid Abu Hanifah. 

Penelitian menunjukkan bahwa keduanya berpengaruh besar dalam 

pembentukan metodologi hukum Islam selanjutnya. 

Pembentukan Mazhab dan Sistematisasi Ushul Fikih pada Masa Tabi’in dan 

Klasik 

Pada masa tabi’in, tradisi hukum Islam berkembang dengan terbentuknya 

pusat-pusat keilmuan di Madinah, Kufah, Basrah, dan Syam. Dua orientasi 

metodologis utama yang muncul yaitu: Ahl al-Hadits (Madinah) 

Lebih tekstual, berpegang pada hadis dan amal penduduk Madinah. Kedua, ahl 

al-Ra’yi (Irak) Lebih rasional, menggunakan qiyas karena keterbatasan hadis di 

Kufah24. 

 
22 Muhammad Abu Zahrah, Tarikh al-Mazahib al-Islamiyyah (Dar al-Fikr al-‘Arabi, Kairo, 1959), hal. 61-

70. 
23 Muhammad Abu Zahrah, Tarikh al-Mazahib al-Islamiyyah (Dar al-Fikr al-‘Arabi, Kairo, 1959), hal. 25-

30. 
24 Joseph Schacht, An Introduction to Islamic Law (Oxford University Press, 1982), hal. 32-55 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

203 Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 

 

Perbedaan orientasi ini melahirkan keragaman metodologi yang pada 

akhirnya berkembang menjadi mazhab-mazhab fikih. Abad ke-8 hingga ke-10 M 

menjadi masa konsolidasi mazhab besar seperti Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan 

Hanbali. Imam al-Syafi’i berperan besar dalam menyatukan kedua arus 

pemikiran tersebut melalui al-Risalah, yang dianggap sebagai kitab ushul fikih 

pertama yang sistematis25. 

Periode ini juga ditandai oleh kodifikasi kitab-kitab fikih, berkembangnya 

otoritas mufti dan qadhi, terbentuknya madrasah sebagai lembaga pendidikan 

hukum. Hukum Islam pada masa ini mencapai bentuk yang lebih matang dan 

terstruktur.  

Fase klasik (abad 8–13 M) adalah puncak perkembangan hukum Islam. 

Berdasarkan analisis literatur, penelitian menemukan bahwa inilah masa ketika 

mazhab-mazhab fikih besar terbentuk dan sistem hukum Islam mencapai 

bentuknya yang paling matang. Mazhab besar yang lahir: 

a. Mazhab Hanafi – rasionalis, dominan di wilayah Irak, Asia Tengah 

b. Mazhab Maliki – berbasis tradisi Madinah 

c. Mazhab Syafi’i – sistematis dan metodologis 

d. Mazhab Hanbali – sangat tekstual 

Imam al-Syafi’i berperan penting melalui al-Risalah, yang menjadi karya 

pertama dalam ushul fikih sistematis26. Pada masa ini juga berkembang, 

kodifikasi hukum, fatwa institusional, mahkamah syar’iyah dan Sistem qadhi 

(hakim). Namun penelitian juga mengungkap adanya kecenderungan stagnasi 

ijtihad pada abad-abad akhir periode klasik, akibat dominasi mazhab dan taqlid. 

Stagnasi dan Transformasi Hukum Islam pada Masa Pertengahan 

Periode pertengahan dalam sejarah hukum Islam, yang secara umum 

berlangsung antara abad ke-13 hingga abad ke-18 M, sering dipahami sebagai 

fase stagnasi intelektual, khususnya dalam praktik ijtihad. Pada masa ini, 

dominasi mazhab fikih yang telah mapan menyebabkan kecenderungan kuat 

terhadap taqlid, yaitu mengikuti pendapat ulama mazhab tanpa upaya penalaran 

hukum independen. Ijtihad, yang pada periode klasik menjadi motor utama 

dinamika hukum Islam, mulai dipersempit ruang lingkupnya dan dianggap 

hanya layak dilakukan oleh para imam mazhab terdahulu.27 Akibatnya, 

kreativitas hukum dan keberanian metodologis dalam merespons perubahan 

sosial mengalami pelemahan. 

 
25 Muhammad ibn Idris al-Syafi‘i, Al-Risalah (Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, Beirut, 2003), hal. 59-85. 
26 Muhammad ibn Idris al-Syafi‘i, Al-Risalah (Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, Beirut, 2003), hal. 59-85. 

27 Noel J. Coulson, A History of Islamic Law (Edinburgh: Edinburgh University Press, 1964), 80–82. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

204 Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 

 

Stagnasi tersebut tidak muncul secara tiba-tiba, melainkan dipengaruhi 

oleh berbagai faktor eksternal dan internal. Secara eksternal, kemunduran 

politik kekhalifahan Abbasiyah, kehancuran Baghdad akibat invasi Mongol pada 

tahun 1258 M, serta fragmentasi kekuasaan politik Islam telah menggeser 

perhatian ulama dari pengembangan teori hukum menuju upaya pelestarian 

tradisi keilmuan yang ada.28 Selain itu, pada fase akhir periode ini, penetrasi 

kolonial Barat ke wilayah-wilayah Muslim turut melemahkan institusi hukum 

Islam dan menggantinya dengan sistem hukum Eropa, sehingga fikih lebih 

berfungsi sebagai wacana normatif ketimbang sistem hukum yang hidup.29 

Dari sisi internal, menguatnya otoritas mazhab menyebabkan hukum 

Islam mengalami proses kanonisasi yang ketat. Kitab-kitab fikih mazhab 

dijadikan rujukan final, sementara perbedaan pendapat di luar kerangka 

mazhab sering dipandang menyimpang. Praktik pendidikan hukum Islam di 

madrasah pun lebih menekankan penguasaan teks-teks fikih klasik daripada 

pengembangan metodologi ushul fikih secara kreatif.30 Kondisi ini melahirkan 

apa yang oleh Wael B. Hallaq disebut sebagai “penutupan fungsional pintu 

ijtihad”, bukan dalam arti ijtihad benar-benar berhenti, tetapi lebih pada 

pembatasan institusional terhadap praktik tersebut.31 

Meskipun demikian, menyebut periode pertengahan semata-mata sebagai 

masa kemunduran merupakan penyederhanaan yang problematis. Penelitian 

menunjukkan bahwa pada masa ini justru terjadi konsolidasi doktrin hukum 

Islam secara sistematis melalui penyusunan syarah (komentar), hasyiyah 

(catatan pinggir), dan mukhtashar (ringkasan) atas karya-karya fikih klasik.32 

Karya-karya monumental seperti al-Majmu‘ karya al-Nawawi, Bidayat al-

Mujtahid karya Ibn Rushd, dan al-Mabsuth karya al-Sarakhsi menunjukkan 

kedalaman analisis hukum yang tinggi dan memainkan peran penting dalam 

menjaga kesinambungan tradisi hukum Islam. 

Selain itu, pada periode ini sistem peradilan Islam tradisional mengalami 

penguatan melalui institusionalisasi jabatan qadhi, mufti, dan lembaga hisbah. 

Hukum Islam tetap berfungsi sebagai hukum positif di banyak wilayah Muslim, 

meskipun dengan tingkat fleksibilitas yang berbeda-beda tergantung pada 

konteks politik dan sosial setempat.33 Dengan demikian, periode pertengahan 

 
28 Marshall G. S. Hodgson, The Venture of Islam, vol. 2 (Chicago: University of Chicago Press, 1974), 13–18. 
29 Wael B. Hallaq, An Introduction to Islamic Law (Cambridge: Cambridge University Press, 2009), 87–90. 
30 Muhammad Abu Zahrah, Tarikh al-Mazahib al-Islamiyyah (Kairo: Dar al-Fikr, 1959), 245–248. 
31 Wael B. Hallaq, A History of Islamic Legal Theories: An Introduction to Sunni Usul al-Fiqh (Cambridge: 

Cambridge University Press, 1997), 206–210. 
32 Joseph Schacht, An Introduction to Islamic Law (Oxford: Oxford University Press, 1982), 70–73. 
33 Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Cambridge: Islamic Texts Society, 2003), 488–

492. 

 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

205 Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 

 

dapat dipahami sebagai fase transformasi defensif, di mana hukum Islam 

berupaya mempertahankan otoritas normatif dan stabilitas sosial di tengah 

tekanan politik dan perubahan global. 

Oleh karena itu, masa pertengahan dalam sejarah hukum Islam tidak 

hanya mencerminkan stagnasi ijtihad, tetapi juga menunjukkan proses adaptasi 

struktural dan konsolidasi keilmuan. Fase ini menjadi jembatan penting antara 

kejayaan hukum Islam klasik dan kebangkitan pembaruan hukum Islam pada 

era modern, yang kelak menghidupkan kembali ijtihad dengan pendekatan 

kontekstual dan maqasid al-syari‘ah. 

Perkembangan Hukum Islam pada Era Modern 

Penelitian menunjukkan bahwa sejak abad ke-19, hukum Islam 

mengalami transformasi akibat: kolonialisme Barat, modernisasi politik, 

perubahan struktur sosial, dan lahirnya negara nasional. Gerakan pembaruan 

hukum muncul melalui tokoh seperti, Muhammad Abduh, Jamaluddin al-

Afghani, Rashid Rida dan Syah Waliullah. Mereka memperkenalkan pendekatan 

baru berbasis ijtihad kontekstual, maqasid al-syari’ah dan reinterpretasi teks 

hukum, serta integrasi hukum Islam ke dalam sistem negara modern (Rahman, 

Fazlur: 1982).34 Era ini juga ditandai dengan munculnya kodifikasi hukum 

keluarga di Mesir, Turki, dan India; serta pembentukan Majallah al-Ahkam al-

‘Adliyyah sebagai kodifikasi fikih Hanafi. 

Hasil penelitian memperlihatkan bahwa abad ke-20 hingga kini 

merupakan fase paling dinamis dalam perkembangan hukum Islam. Hukum 

Islam berkembang dalam berbagai bentuk baru: 

a. Legislasi modern berbasis syariah. Seperti di Indonesia, Pakistan, Iran, 

Malaysia, dan negara-negara Teluk. 

b. Perkembangan akademik dan teoritik dan Pendekatan interdisipliner: 

Hukum dan HAM, gender, ekonomi syariah, lingkungan, digital dan 

teknologi. 

c. Fikih Minoritas (Fiqh al-Aqalliyyat). Hal ini dalam rangka untuk 

menjawab kebutuhan Muslim di negara non-Muslim (Auda, Jasser: 

2008).35 

d. Pendekatan Maqasid al-Syari’ah. Diperluas oleh ulama kontemporer 

seperti Jasser Auda, yang memandang hukum Islam sebagai sistem yang 

holistik, dinamis, dan berpusat pada kemaslahatan. 

 
34 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (University of Chicago 

Press, 1982), hal. 67-85. 
35 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (IIIT, 2008), hal. 

95-125. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

206 Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 

 

Penelitian menyimpulkan bahwa pada era kontemporer, hukum Islam 

menjadi: lebih fleksibel, dialogis dengan isu global, dan terintegrasi dengan 

hukum nasional dan internasional. 

 

Pembaruan dan Perkembangan Hukum Islam pada Era Modern 

Memasuki abad ke-19, hukum Islam memasuki fase modernitas yang 

ditandai dengan munculnya gerakan reformis. Tokoh seperti Jamaluddin al-

Afghani, Muhammad Abduh, dan Rashid Rida menekankan pentingnya 

membuka kembali pintu ijtihad dan melakukan reinterpretasi hukum agar 

sesuai dengan kebutuhan masyarakat modern36. 

Beberapa aspek perubahan signifikan meliputi Reformasi hukum 

keluarga di Mesir dan Turki, Penyusunan Majallah al-Ahkam al-‘Adliyyah, 

Integrasi hukum Islam dalam sistem hukum perdata modern dan Pembentukan 

sistem peradilan agama yang lebih formal. Pada era modern, pendekatan hukum 

Islam mulai beralih dari metode tekstual menuju pendekatan maqasid al-

syari’ah, yang menekankan pada tujuan dan hikmah syariat.  

Pada era kontemporer, hukum Islam berkembang secara 

multidimensional. Penelitian menunjukkan beberapa karakteristik utama: 

a. Kontekstualisasi dan Reaktualisasi 

Pendekatan hukum Islam semakin mengutamakan: 

• Kemaslahatan 

• maqasid al-syari’ah 

• keadilan social 

• hak asasi manusia. 

Ulil Abdalla, Abdullah Saeed, dan Jasser Auda menjadi tokoh yang 

berpengaruh dalam pengembangan teori maqasid modern. 

b. Integrasi dalam Sistem Hukum Nasional 

Negara-negara Muslim mengadopsi hukum Islam dalam bentuk: 

• hukum keluarga 

• ekonomi syariah 

• perbankan Islam 

 
36 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (University of Chicago 

Press, 1982), hal. 67-85. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

207 Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 

 

• tata kelola wakaf dan zakat 

c. Perkembangan Fikih Minoritas 

Fikih minoritas (fiqh al-aqalliyyat) muncul sebagai respon terhadap 

kebutuhan Muslim yang tinggal di negara non-Muslim37. 

d. Fikih Digital dan Era Teknologi 

Pada abad ke-21, muncul perspektif baru seperti: 

• fikih transaksi digital 

• kripto dan blockchain dalam syariah 

• hukum privasi dan keamanan digital 

• fatwa-fatwa teknologi terbaru. 

Perkembangan ini menunjukkan bahwa hukum Islam tetap relevan dan 

fleksibel dalam menjawab tantangan global. 

Kesimpulan 

Setelah pembahasan yang cukup panjang, kami dapat menyimpulkan 
bahwa perkembangan hukum Islam dari masa Nabi Muhammad SAW hingga era 
kontemporer menunjukkan bahwa hukum Islam merupakan sistem hukum yang 

dinamis, adaptif, dan terus berkembang sesuai kebutuhan zaman. Pada masa 
Nabi, hukum Islam dibangun di atas wahyu dan praktik kenabian yang menjadi 

fondasi normatif bagi seluruh generasi berikutnya. Setelah wafatnya Nabi, para 
sahabat melanjutkan penafsiran hukum melalui ijtihad untuk menjawab 
perubahan sosial dan geografis yang muncul akibat perluasan wilayah Islam. 

Memasuki periode tabi’in dan klasik, hukum Islam mengalami proses 

institusionalisasi melalui pembentukan mazhab-mazhab fikih serta penyusunan 
metodologi ushul fikih. Era ini memperlihatkan kematangan struktur hukum 

yang sistematis dan menjadi rujukan utama bagi literatur fikih sepanjang 
sejarah. Meskipun pada masa pertengahan sempat terjadi stagnasi akibat 
dominasi taqlid, gerakan pembaruan pada abad ke-19 menghidupkan kembali 

tradisi ijtihad dan mendorong pemikiran hukum Islam ke arah yang lebih 
kontekstual. 

Pada era modern dan kontemporer, hukum Islam terus bertransformasi 
melalui pendekatan maqasid al-syari’ah, integrasi dengan sistem hukum 

nasional, serta respon terhadap isu-isu global seperti hak asasi manusia, 
digitalisasi, dan perkembangan ekonomi syariah. Hal ini membuktikan bahwa 

 
37 Yusuf al-Qaradawi, Fiqh al-Aqalliyyat al-Muslimah (Dar al-Shuruq, Kairo, 2001), hal. 90-120 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

208 Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 

 

hukum Islam memiliki fleksibilitas epistemologis yang memungkinkan ia tetap 
relevan di tengah perubahan sosial yang cepat. 

Dengan demikian, keseluruhan perjalanan sejarah ini menegaskan bahwa 

hukum Islam tidak hanya bersifat normatif-transendental, tetapi juga historis-
kontekstual. Keduanya bersinergi untuk menghasilkan sistem hukum yang 

mampu menjaga nilai-nilai dasar syariat sekaligus beradaptasi dengan realitas 
masyarakat muslim lintas ruang dan waktu. Kajian ini juga menegaskan 
pentingnya pendekatan interdisipliner dalam memahami hukum Islam 

kontemporer agar mampu menjawab tantangan masa kini tanpa mengabaikan 
akar tradisi keilmuan yang telah berkembang selama lebih dari empat belas 
abad. 

 

 

Daftar Pustaka 

Abdul Wahhab Khallaf. Ilmu Ushul Fiqh. Kairo: Dar al-Qalam, 2003. 

Abu Zahrah, Muhammad. Tarikh al-Mazahib al-Islamiyyah. Kairo: Dar al-Fikr, 
1959. 

Abu Zahrah, Muhammad. Umar ibn al-Khattab: Hayatuhu wa ‘Asruhu. Kairo: 

Dar al-Fikr, 1995. 

Al-Syafi’i, Muhammad ibn Idris. Al-Risalah. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 
2003. 

Auda, Jasser. Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems 
Approach. IIIT, 2008. 

Coulson, Noel J. A History of Islamic Law. Edinburgh University Press, 1964. 

Creswell, John W. Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed 
Methods Approaches. Sage, 2018.  

Esposito, John L. (ed.), The Oxford Encyclopedia of the Islamic World (Oxford: 
Oxford University Press, 2009). 

Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual 
Tradition (Chicago: University of Chicago Press, 1982). 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

209 Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 

 

Hallaq, Wael B. A History of Islamic Legal Theories: An Introduction to Sunni 
Usul al-Fiqh. Cambridge University Press, 1997. 

Hodgson, Marshall G. S. The Venture of Islam. Chicago: University of Chicago 
Press, 1974. 

Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (Herndon: IIIT, 

2008). 

Joseph Schacht, An Introduction to Islamic Law (Oxford: Oxford University 
Press, 1982). 

Kamali, Mohammad Hashim. Principles of Islamic Jurisprudence. Cambridge: 

Islamic Texts Society, 2003. 

Krippendorff, Klaus. Content Analysis: An Introduction to Its Methodology. 
Sage, 2013. 

Kuntowijoyo. Metodologi Sejarah. Yogyakarta: Tiara Wacana, 1994. 

Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Cambridge: 

Islamic Texts Society, 2003). 

Muhammad Abu Zahrah. Ushul al-Fiqh. Kairo: Dar al-Fikr al-Arabi, 1958. 

Nazir, Moh. Metode Penelitian. Jakarta: Ghalia Indonesia, 2014. 

Noel J. Coulson, A History of Islamic Law (Edinburgh: Edinburgh University 

Press, 1964). 

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual 
Tradition. University of Chicago Press, 1982. 

Schacht, Joseph. An Introduction to Islamic Law. Oxford University Press, 

1982. 

Wael B. Hallaq, A History of Islamic Legal Theories (Cambridge: Cambridge 
University Press, 1997). 

Yusuf al-Qaradawi. Fiqh al-Aqalliyyat al-Muslimah. Kairo: Dar al-Shuruq, 

2001. 

 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

210 Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 

 

 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

