él.b_d_g__g_i_n_d_h: Vol. 01. No. 01, 2025

E-ISSN: xxxx — XxXxX
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

Jurnal Hukum, sosial dan Humaniora

PENGARUH NILAI & NORMA PRA-ISLAM TERHADAP
PEMBENTUKAN SYARIAT ISLAM

Intan Adelia

Universitas Islam Negeri Sumatra Utara, Indonesia
Email : intanadelia604@gmail.com

Nabilla Rahma Fikar Sikumbang

Universitas Islam Negeri Sumatra Utara, Indonesia
Email : nabillasikumbang23@gmail.com

Masdalena Harahap
Universitas Islam Negeri Sumatra Utara, Indonesia Email:
masdalenaharahapO6@gmail.com

Umroh Sakinah

Universitas Islam Negeri Sumatra Utara, Indonesia Email:
umrosakinah@gmail.com

Galang Syah Khairi
Universitas Islam Negeri Sumatra Utara, Indonesia
Email: khairigalangsyah@gmail.com

Received: Accepted:

Abstract: This study aims to analyze how the values and norms of pre-Islamic
Arabian society influenced the formation of Islamic law, particularly in its social,
legal, and cultural dimensions. This research employs a qualitative-descriptive
method with a literature-based approach, examining classical and contemporary
sources on pre-Islamic traditions as well as primary Islamic sources such as the
Qur’an and Hadith. The findings indicate that several pre-Islamic values such as
the concepts of honor (muru’ah), covenant traditions (hilf), and philanthropic
practices were adapted and refined within Islamic law, while harmful norms such
as tribal fanaticism, usury, and structural violence were gradually abolished. The
study concludes that Islamic law did not emerge in a vacuum but developed
through a transformative process that selected, corrected, and purified pre-Islamic
values, resulting in a legal system that is more just, humane, and grounded in
monotheism.

Keywords: Islamic Law; Pre-Islamic Values; Social Norms; Arabian Traditions;
Legal Transformation; Muru’ah; Hilf

177 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol I, No.l, 2023
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah


mailto:intanadelia604@gmail.com
mailto:nabillasikumbang23@gmail.com
mailto:masdalenaharahap06@gmail.com
mailto:umrosakinah@gmail.com
mailto:khairigalangsyah@gmail.com

Pendahuluan

Sebelum datangnya Islam pada abad ke-7 M, masyarakat Arab telah
memiliki sistem nilai, norma, dan tradisi sosial yang mengatur kehidupan
mereka. Meskipun masyarakat pra-Islam sering digambarkan berada
dalam masa jahiliyyah suatu fase ketidaktahuan dan kekacauan moral
banyak penelitian menunjukkan bahwa sebagian nilai budaya mereka
justru menjadi fondasi sosial penting yang kemudian direformasi dan
dimurnikan oleh ajaran Islam. Nilai seperti muru’ah (kehormatan),
keberanian, kesetiaan dalam perjanjian (hilf], serta tradisi memberi makan
dan melindungi tamu merupakan unsur yang telah lama hidup dalam
tradisi Arab, dan pada masa awal Islam sebagian di antaranya diadaptasi
ke dalam syariat dengan penekanan moral dan teologis yang baru.!

Transformasi nilai-nilai tersebut dapat dilihat secara historis melalui
sumber primer Islam, yaitu Al-Qur’an dan hadis, serta catatan para
sejarawan awal. Sama halnya seperti proses kodifikasi hadis yang
membutuhkan beberapa abad hingga mencapai bentuk kanonisnya,
pembentukan syariat Islam juga melalui proses evolutif yang melibatkan
seleksi, koreksi, dan penguatan terhadap nilai-nilai yang sudah ada
sebelumnya. Islam hadir bukan sebagai sistem hukum yang muncul
secara tiba-tiba, tetapi sebagai penyempurna yang merekonstruksi tradisi
masyarakat Arab dengan orientasi tauhid, keadilan, dan kemaslahatan
manusia.?

Sejumlah norma pra-Islam seperti perlindungan terhadap pihak lemah,
larangan pengkhianatan, dan nilai solidaritas sosial mendapatkan
legitimasi baru dalam syariat. Sebaliknya, praktik-praktik yang merusak
seperti riba, fanatisme kesukuan (‘ashabiyyah), perbudakan yang
eksploitatif, dan kekerasan struktural direformasi atau dihapus secara
bertahap. Tradisi-tradisi ini kemudian diperkuat oleh ketetapan syariat
yang lebih komprehensif sehingga melahirkan perubahan besar dalam
tatanan masyarakat Arab, dari struktur sosial tribal menuju komunitas
yang diikat oleh iman dan hukum ilahi.3

Melihat dinamika historis tersebut, penelitian mengenai pengaruh nilai
dan norma pra-Islam terhadap pembentukan syariat Islam menjadi
penting untuk memahami bagaimana Islam membangun sistem hukum
yang adaptif namun tetap memiliki prinsip moral yang kuat. Sampai saat
ini, kajian akademik tentang integrasi nilai pra-Islam ke dalam syariat
masih terbatas, padahal pemahaman terhadap proses ini dapat
memperkaya perspektif hukum, sosial, dan antropologis dalam studi
Islam. Oleh karena itu, artikel ini berupaya membahas pengaruh nilai dan

1 W. Montgomery Watt, Muhammad at Mecca (Oxford: Oxford University Press, 1953), 11-13.

2 Jonathan E. Brockopp, “Early Maliki Law: Ibn ‘Abd al-Hakam and His Major Compendium of
Jurisprudence,” Islamic Law and Society 9, no. 4 (2002): 455-458.

3 Ibn Katsir, Al-Bidayah wa al-Nihayah, Juz 2 (Beirut: Dar al-Kutub al-Tlmiyyah, 1985), 250-
252.

178 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.l, No.l, 2025
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah



norma pra-Islam terhadap pembentukan syariat Islam melalui telaah
historis dan literatur, dengan tujuan memberikan gambaran yang lebih
utuh mengenai hubungan antara tradisi masyarakat Arab dan
perkembangan hukum Islam pada masa awal.*

Metode Penelitian

Metode penelitian yang digunakan dalam studi ini adalah metode
penelitian kepustakaan (library research), yaitu penelitian yang bertumpu
pada penelusuran, pembacaan, dan analisis terhadap naskah-naskah
yang telah dibukukan, baik berupa manuskrip klasik maupun literatur
modern yang relevan dengan fokus penelitian. Sumber data yang
digunakan meliputi data primer seperti Al-Qur’an, hadis, serta karya-
karya sejarah dan antropologi Arab pra-Islam, serta data sekunder berupa
buku, artikel jurnal, dan kajian akademik yang membahas evolusi nilai
sosial dalam masyarakat Arab menuju pembentukan syariat Islam.

Analisis data dilakukan dengan pendekatan content analysis, yakni
pendekatan yang digunakan untuk menggali makna, pola, dan pesan yang
terkandung dalam teks. Melalui analisis isi, penelitian ini menafsirkan
bagaimana nilai dan norma pra-Islam direkam, dikritisi, dan direformasi
dalam sumber-sumber hukum Islam. Pendekatan ini memungkinkan
peneliti untuk mengidentifikasi persamaan, perbedaan, adaptasi, serta
transformasi konsep-konsep sosial sebelum dan sesudah hadirnya Islam.

Pendekatan analisis isi dapat digunakan untuk menelaah berbagai
bentuk komunikasi, baik berupa teks tertulis, dokumen historis, maupun
simbol-simbol budaya, sehingga metode ini tepat digunakan untuk
meneliti tradisi literer dan sejarah pra-Islam. Penelitian ini tergolong
penelitian kualitatif dengan pendekatan analisis isi, dan dalam
penyajiannya menggunakan metode deskriptif. Metode ini memungkinkan
peneliti menyajikan hasil secara sistematis, menggambarkan fenomena
berdasarkan data tekstual, dan menarik kesimpulan mengenai hubungan
antara nilai-nilai pra-Islam dan pembentukan syariat Islam

Hasil dan Pembahasan

Pembahasan ini bertujuan menjelaskan bagaimana nilai dan norma
pra-Islam memiliki kontribusi historis dalam pembentukan syariat Islam
melalui pendekatan teoritis dan analisis isi (content analysis). Dalam
penelitian sosial, teori memiliki tiga fungsi utama: (1) mendeskripsikan
fenomena, (2) menjelaskan hubungan sebab-akibat, dan (3) memprediksi
kecenderungan yang muncul dari data sosial-historis yang telah
dikumpulkan. Ketiga fungsi teori tersebut menjadi kerangka analitis yang

4 Harald Motzki, The Origins of Islamic Jurisprudence (Leiden: Brill, 2002), 21-25.

179 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol No.l, 2025
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah



kuat untuk memahami bagaimana syariat Islam tidak hadir sebagai sistem
hukum yang terlepas dari realitas historis, tetapi justru tumbuh melalui
proses transformasi nilai yang telah berkembang dalam masyarakat Arab
sebelum Islam muncul.>

1) Struktur Sosial dan Nilai-Nilai Pra-Islam

Masyarakat Arab pra-Islam hidup dalam lingkungan sosial yang
berbasis suku (tribal society), di mana identitas seseorang sangat
ditentukan oleh afiliasi kabilahnya. Norma-norma sosial yang membentuk
perilaku mereka berakar pada kebutuhan mempertahankan kehormatan
kelompok, distribusi kekuasaan, dan keberlangsungan hidup di wilayah
padang pasir yang keras. Nilai-nilai seperti muru’ah (kehormatan,
keberanian, dan integritas pribadi), karam (kemurahan hati dan
perlindungan tamul), serta hilf (persekutuan dan sumpah setia) merupakan
tradisi yang mengatur interaksi sosial dan struktur hubungan antarsuku.
Para sejarawan mencatat bahwa nilai-nilai ini merupakan moralitas sosial
yang tumbuh secara organik dari kehidupan padang pasir yang menuntut
solidaritas dan keberanian sebagai bagian inti kehidupan sehari-hari.¢

Walaupun periode pra-Islam sering disebut sebagai zaman jahiliyyah,
istilah ini tidak berarti seluruh budaya Arab ketika itu buruk atau tidak
bermoral. Para sarjana kontemporer menegaskan bahwa banyak nilai pra-
Islam justru memiliki unsur kebajikan, namun tidak diikat oleh prinsip
ketuhanan atau dimurnikan dari kepentingan kesukuan. 7 Dengan
demikian, karakter masyarakat Arab pra-Islam merupakan salah satu
faktor penting yang memungkinkan syariat Islam diterima dan dipahami
oleh masyarakat.8

2) Transformasi Nilai oleh Syariat Islam

Syariat Islam membawa perubahan besar dalam struktur nilai
masyarakat Arab. Islam tidak menghapus seluruh tradisi yang telah ada,
tetapi melakukan seleksi, reformasi, dan reorientasi nilai. Nilai yang baik
dipertahankan dan disempurnakan, nilai yang ambigu dibenahi, dan nilai
yang bertentangan dengan prinsip tauhid dihapus secara tegas.®

=  Seleksi dan Pelestarian Nilai Positif

Nilai seperti kejujuran, amanah, tolong-menolong, dan kesetiaan
terhadap janji merupakan nilai luhur yang sudah ada sebelum Islam.
Ketika wahyu turun, nilai tersebut dipertahankan dan diberi legitimasi
religius. Al-Qur’an mengabadikan nilai-nilai ini sebagai bentuk ibadah dan

5 Abdul Majid, Methods in Social Research (New York: Longman, 2011), 45-46.

6 W. Montgomery Watt, Muhammad at Mecca (Oxford: Oxford University Press, 1953), 11-18.
7 Wilferd Madelung, “Jahiliyyah,” Encyclopaedia of Islam, 2nd ed.

8 Wilferd Madelung, “Jahiliyyah,” Encyclopaedia of Islam, 2nd ed.

9 Harald Motzki, The Origins of Islamic Jurisprudence (Leiden: Brill, 2002), 21-25.

180 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.l, No.l, 2025
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah



tanda keimanan.10 Tradisi menjamu tamu, misalnya, telah lama menjadi
kebanggaan bangsa Arab. Islam kemudian memperkuatnya sebagai bagian
dari akhlak seorang mukmin, bukan sekadar etika kesukuan.!!

» Reformasi Nilai Ambigu

Nilai muru’ah adalah salah satu yang mengalami transformasi terbesar.
Dalam masyarakat pra-Islam, muru’ah mencakup keberanian balas
dendam untuk  mempertahankan kehormatan suku. Islam
mereformasinya menjadi keberanian moral: menahan amarah,
memaafkan, dan menegakkan keadilan. 12 Nilai karam yang dahulu
berfungsi menjaga citra suku dan status sosial, diarahkan menjadi
sedekah dan filantropi yang bernilai ibadah, bukan simbol kehormatan
duniawi.13

* Penghapusan Praktik yang Bertentangan dengan Prinsip Tauhid

Beberapa norma pra-Islam dibatalkan total oleh Islam karena
bertentangan dengan prinsip keadilan dan kemanusiaan. Praktik
penguburan bayi perempuan, perbudakan eksploitatif, perzinaan,
perjudian, riba, dan mabuk-mabukan menjadi fokus kritik keras Al-
Qur’an. 4 Pembatalan ini menunjukkan bahwa Islam bertujuan
menegakkan syariat yang berlandaskan kemaslahatan, keadilan, dan
penghormatan terhadap martabat manusia.

Dengan demikian, syariat Islam bekerja dalam dua tahap:
mempertahankan tradisi yang baik dan menghapus tradisi yang merusak
tatanan moral masyarakat.15

3) Syariat sebagai Reorganisasi Struktur Sosial

Analisis structural functionalism menunjukkan bahwa syariat Islam
berperan sebagai sistem hukum baru yang menggantikan sistem adat
kesukuan yang sebelumnya mendominasi. Dalam masyarakat pra-Islam,
hukum ditentukan oleh kekuatan suku dan kepentingan kelompok, bukan
keadilan universal. Syariat Islam hadir untuk merombak struktur sosial
tersebut dan membangun tatanan baru yang setara di bawah naungan
tauhid.16

10 QS. Al-Mu’'minun [23]: 8; QS. An-Nahl [16]: 90.

11 Tbn Hajar al-Asqgalani, Fath al-Bari, Juz 10 (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1989), 521.

12 Al-Ghazali, Thya’ Ulum al-Din, Juz 3 (Beirut: Dar al-Kutub al-Tlmiyyah, 1983), 112.
13 Yusuf al-Qaradawi, Figh al-Zakah (Cairo: Maktabah Wahbah, 1973), 37.

14 QS. An-Nahl [16]: 58-59; QS. Al-Bagarah [2]: 275; QS. Al-Ma’idah [5]: 90.

15 Fazlur Rahman, Islam (Chicago: University of Chicago Press, 1979), 33.

16 Emile Durkheim, The Division of Labor in Society (New York: Free Press, 1997), 102.

181 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol No.l, 2025
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah



Konsep gishas, misalnya, mengatur ulang praktik balas dendam yang
tidak terkontrol dan sering menimbulkan konflik panjang antarsuku.
Dengan syariat, hukuman menjadi terukur, adil, dan memberikan ruang
bagi pemaafan.l” Demikian pula, zakat menjadi mekanisme formal untuk
menjaga keseimbangan sosial, menggantikan kemurahan hati spontan
yang sebelumnya hanya bersifat simbolik dalam budaya karam.18

Transformasi ini memperlihatkan bahwa syariat tidak sekadar
mengatur hubungan manusia dengan Tuhan, tetapi juga membentuk
struktur masyarakat yang baru, berbasis keadilan dan persamaan.!?

4) Temuan Penelitian

Melalui pendekatan content analysis terhadap literatur pra-Islam,
kitab-kitab sejarah, serta kajian syariat, ditemukan beberapa poin penting,
yaitu:

1. Kesinambungan budaya antara pra-Islam dan syariat Islam.Syariat
memanfaatkan nilai sosial yang telah hidup dalam masyarakat untuk
memperkuat ajaran tauhid, menjadikannya mudah diterima oleh
masyarakat Arab awal.20

2. Terjadi reformasi nilai melalui reinterpretasi wahyu. Islam memberi
makna baru terhadap nilai-nilai lama dan menjadikannya bagian dari
etika keislaman.?2!

3. Syariat memperbaiki ketimpangan hukum kesukuan. Sistem hukum
kesukuan yang bias kekuasaan digantikan oleh hukum wahyu yang
lebih adil dan universal.22

4. Beberapa norma pra-Islam dihapus total. Praktik seperti riba, judi, zina,
dan penguburan bayi perempuan menjadi bukti ketegasan Islam dalam
menegakkan moral.23

5. Lahirnya identitas sosial baru: dari suku menjadi ummah. Konsep
ummah merupakan inovasi besar yang mengubah fondasi sosial Arab.
Identitas tidak lagi berbasis darah, tetapi iman.24

Relevansi Teoretis

Pembahasan ini memperlihatkan bahwa teori-teori sosial dan historis
memiliki peran penting dalam memahami lahirnya syariat Islam.

17 Ibn Katsir, Tafsir al-Qur’an al-Azim, Juz 2 (Beirut: Dar Thya’ al-Turath, 1990), 120.

18 Abu Ubayd, Al-Amwal (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1986), 89.

19 Wael Hallaq, The Origins and Evolution of Islamic Law (Cambridge: Cambridge University
Press, 2005), 55.

20 W. Montgomery Watt, Islamic Political Thought (Edinburgh: Edinburgh University Press,
1968), 14.

21 Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur’an (Chicago: University of Chicago Press, 1980), 62.

22 Noel J. Coulson, A History of Islamic Law (Edinburgh: Edinburgh University Press, 1964),
27.

23 QS. Al-An‘am [6]: 151; QS. Al-Bagarah [2]: 275.

24 Marshall Hodgson, The Venture of Islam, Vol. 1 (Chicago: University of Chicago Press, 1974),
101.

182 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.l, No.l, 2025
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah



Pendekatan continuity and reform menjelaskan bahwa syariat berkembang
dalam dialog antara tradisi lokal dan wahyu, bukan pemutusan total dari
masa lalu. Demikian pula, teori antropologi hukum menegaskan bahwa
setiap sistem hukum lahir dari konteks sosialnya, meskipun kemudian
memberikan arah moral baru.25

Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa syariat Islam
merupakan hasil transformasi nilai pra-Islam yang telah disucikan,
disempurnakan, dan diorientasikan ulang oleh wahyu.2¢ Pendekatan ini
tidak hanya membantu menjelaskan masa lalu, tetapi juga memberikan
prediksi mengenai bagaimana syariat tetap mampu berdialog dengan
budaya sepanjang sejarah Islam.2”

Kesimpulan

Penelitian ini menunjukkan bahwa nilai dan norma pra-Islam memiliki
peran penting dalam membentuk landasan awal syariat Islam, bukan
sebagai unsur yang diadopsi secara utuh, melainkan sebagai struktur
sosial-budaya yang kemudian dimurnikan, diarahkan, dan direkonstruksi
oleh wahyu. Nilai-nilai seperti muru’ah, keadilan tribal, hilf al-fudhul,
praktik kesepakatan sosial, serta tradisi hukum adat Arab pra-Islam
memberikan kerangka moral awal yang kemudian disaring secara kritis
oleh Islam sehingga melahirkan prinsip-prinsip syariat yang lebih
universal, egaliter, dan berorientasi ketuhanan. Temuan penelitian ini
menegaskan bahwa syariat Islam tidak lahir dalam ruang hampa, tetapi
berinteraksi dengan konteks sosial Arab pra-Islam, kemudian melakukan
transformasi nilai secara revolusioner dari moralitas berbasis kesukuan
menuju etika berbasis tauhid.

Kesimpulan ini sekaligus menjawab tujuan penelitian, yaitu
menunjukkan bagaimana proses transformasi nilai terjadi melalui
penyaringan wahyu dan praksis kenabian, serta menjelaskan bahwa
syariat Islam hadir sebagai rekonstruksi ilahiah yang memelihara sebagian
nilai adat (hifz), memperbaiki sebagian lainnya (tahsin), dan mengganti
yang bertentangan dengan prinsip ketuhanan (tabdil). Penelitian ini
memberi ruang bagi penelitian lanjutan, misalnya kajian komparatif
antara hukum adat Arab dan produk hukum fikih pada masa-masa awal,

25 Jonathan Brown, Misquoting Muhammad (London: Oneworld, 2014), 23.

26 John Bowen, Islam, Law and Equality in Indonesia (Cambridge: Cambridge University Press,
2003), 17.

27 Wael Hallaq, Shari‘a: Theory, Practice, Transformations (Cambridge: Cambridge University
Press, 2009), 41.

183 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol No.l, 2025
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah



atau kajian antropologis tentang persepsi masyarakat Arab pasca-
Islamisasi terhadap norma-norma lama mereka.

Daftar Pustaka

Abdul Majid. (2011). Methods in Social Research. Longman.
Abu Ubayd. (1986). Al-Amwal. Dar al-Kutub al-Tlmiyyah.
Al-Ghazali. (1983). Thya’ Ulum al-Din (Juz 3). Dar al-Kutub al-Tlmiyyah.

Bowen, J. (2003). Islam, Law and Equality in Indonesia. Cambridge
University Press.

Brown, J. (2014). Misquoting Muhammad. Oneworld.

Coulson, N. J. (1964). A History of Islamic Law. Edinburgh University Press.
Durkheim, E. (1997). The Division of Labor in Society. Free Press.

Fazlur Rahman. (1979). Islam. University of Chicago Press.

Fazlur Rahman. (1980). Major Themes of the Qur’an. University of Chicago
Press.

Hallaq, W. (2005). The Origins and Evolution of Islamic Law. Cambridge
University Press.

Hallaq, W. (2009). Shari‘a: Theory, Practice, Transformations. Cambridge
University Press.

Hodgson, M. (1974). The Venture of Islam (Vol. 1). University of Chicago
Press.

Ibn Hajar al-Asqalani. (1989). Fath al-Bari (Juz 10). Dar al-Ma‘rifah.

Ibn Katsir. (1985). Al-Bidayah wa al-Nihayah (Juz 2). Dar al-Kutub al-
Tlmiyyah.

Ibn Katsir. (1990). Tafsir al-Qur’an al-Azim (Juz 2). Dar Ihya’ al-Turath.
Madeling, W. (n.d.). “Jahiliyyah.” Encyclopaedia of Islam, 2nd ed.
Madelung, W. (n.d.). “Jahiliyyah.” Encyclopaedia of Islam, 2nd ed.

Madelung, W. (2002). Early Maliki Law: Ibn ‘Abd al-Hakam and His Major
Compendium of Jurisprudence. Islamic Law and Society, 9(4),
455-458.

Motzki, H. (2002). The Origins of Islamic Jurisprudence. Brill.

Qaradawi, Y. (1973). Figh al-Zakah. Maktabah Wahbah.

Watt, W. M. (1953). Muhammad at Mecca. Oxford University Press.

Watt, W. M. (1968). Islamic Political Thought. Edinburgh University Press.

184 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.l, No.l, 2025
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah



