
177 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah  

 

El b a y y i n a h: 
Jurnal Hukum, sosial dan Humaniora 

  

Vol. 01. No. 01, 2025 

E-ISSN: xxxx – xxxx 
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 

  
PENGARUH NILAI & NORMA PRA-ISLAM TERHADAP 

PEMBENTUKAN SYARIAT ISLAM  
  

Intan Adelia  
Universitas Islam Negeri Sumatra Utara, Indonesia  

Email : intanadelia604@gmail.com  

  

Nabilla Rahma Fikar Sikumbang 
Universitas Islam Negeri Sumatra Utara, Indonesia  

Email : nabillasikumbang23@gmail.com  

  
Masdalena Harahap 

Universitas Islam Negeri Sumatra Utara, Indonesia Email: 

masdalenaharahap06@gmail.com  

  

Umroh Sakinah 
Universitas Islam Negeri Sumatra Utara, Indonesia Email: 

umrosakinah@gmail.com   
  

Galang Syah Khairi  
Universitas Islam Negeri Sumatra Utara, Indonesia  

Email: khairigalangsyah@gmail.com   

 

  

Abstract: This study aims to analyze how the values and norms of pre-Islamic 
Arabian society influenced the formation of Islamic law, particularly in its social, 
legal, and cultural dimensions. This research employs a qualitative-descriptive 

method with a literature-based approach, examining classical and contemporary 
sources on pre-Islamic traditions as well as primary Islamic sources such as the 
Qur’an and Hadith. The findings indicate that several pre-Islamic values such as 
the concepts of honor (muru’ah), covenant traditions (hilf), and philanthropic 
practices were adapted and refined within Islamic law, while harmful norms such 
as tribal fanaticism, usury, and structural violence were gradually abolished. The 
study concludes that Islamic law did not emerge in a vacuum but developed 
through a transformative process that selected, corrected, and purified pre-Islamic 
values, resulting in a legal system that is more just, humane, and grounded in 
monotheism. 

 

Keywords: Islamic Law; Pre-Islamic Values; Social Norms; Arabian Traditions; 

Legal Transformation; Muru’ah; Hilf   

    

Received: Accepted: 

mailto:intanadelia604@gmail.com
mailto:nabillasikumbang23@gmail.com
mailto:masdalenaharahap06@gmail.com
mailto:umrosakinah@gmail.com
mailto:khairigalangsyah@gmail.com


  

178 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah  

Pendahuluan  

Sebelum datangnya Islam pada abad ke-7 M, masyarakat Arab telah 
memiliki sistem nilai, norma, dan tradisi sosial yang mengatur kehidupan 
mereka. Meskipun masyarakat pra-Islam sering digambarkan berada 

dalam masa jahiliyyah suatu fase ketidaktahuan dan kekacauan moral 
banyak penelitian menunjukkan bahwa sebagian nilai budaya mereka 
justru menjadi fondasi sosial penting yang kemudian direformasi dan 

dimurnikan oleh ajaran Islam. Nilai seperti muru’ah (kehormatan), 
keberanian, kesetiaan dalam perjanjian (hilf), serta tradisi memberi makan 

dan melindungi tamu merupakan unsur yang telah lama hidup dalam 
tradisi Arab, dan pada masa awal Islam sebagian di antaranya diadaptasi 
ke dalam syariat dengan penekanan moral dan teologis yang baru.1 

Transformasi nilai-nilai tersebut dapat dilihat secara historis melalui 
sumber primer Islam, yaitu Al-Qur’an dan hadis, serta catatan para 
sejarawan awal. Sama halnya seperti proses kodifikasi hadis yang 

membutuhkan beberapa abad hingga mencapai bentuk kanonisnya, 
pembentukan syariat Islam juga melalui proses evolutif yang melibatkan 
seleksi, koreksi, dan penguatan terhadap nilai-nilai yang sudah ada 

sebelumnya. Islam hadir bukan sebagai sistem hukum yang muncul 
secara tiba-tiba, tetapi sebagai penyempurna yang merekonstruksi tradisi 

masyarakat Arab dengan orientasi tauhid, keadilan, dan kemaslahatan 
manusia.2 

Sejumlah norma pra-Islam seperti perlindungan terhadap pihak lemah, 
larangan pengkhianatan, dan nilai solidaritas sosial mendapatkan 

legitimasi baru dalam syariat. Sebaliknya, praktik-praktik yang merusak 
seperti riba, fanatisme kesukuan (‘ashabiyyah), perbudakan yang 

eksploitatif, dan kekerasan struktural direformasi atau dihapus secara 
bertahap. Tradisi-tradisi ini kemudian diperkuat oleh ketetapan syariat 
yang lebih komprehensif sehingga melahirkan perubahan besar dalam 

tatanan masyarakat Arab, dari struktur sosial tribal menuju komunitas 
yang diikat oleh iman dan hukum ilahi.3 

Melihat dinamika historis tersebut, penelitian mengenai pengaruh nilai 

dan norma pra-Islam terhadap pembentukan syariat Islam menjadi 
penting untuk memahami bagaimana Islam membangun sistem hukum 
yang adaptif namun tetap memiliki prinsip moral yang kuat. Sampai saat 

ini, kajian akademik tentang integrasi nilai pra-Islam ke dalam syariat 
masih terbatas, padahal pemahaman terhadap proses ini dapat 

memperkaya perspektif hukum, sosial, dan antropologis dalam studi 
Islam. Oleh karena itu, artikel ini berupaya membahas pengaruh nilai dan 

 
1 W. Montgomery Watt, Muhammad at Mecca (Oxford: Oxford University Press, 1953), 11–13. 
2 Jonathan E. Brockopp, “Early Maliki Law: Ibn ʿAbd al-Hakam and His Major Compendium of 

Jurisprudence,” Islamic Law and Society 9, no. 4 (2002): 455–458. 
3 Ibn Katsir, Al-Bidāyah wa al-Nihāyah, Juz 2 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1985), 250–

252. 



  

  

179 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah  

norma pra-Islam terhadap pembentukan syariat Islam melalui telaah 
historis dan literatur, dengan tujuan memberikan gambaran yang lebih 

utuh mengenai hubungan antara tradisi masyarakat Arab dan 
perkembangan hukum Islam pada masa awal.4 

Metode Penelitian  

Metode penelitian yang digunakan dalam studi ini adalah metode 
penelitian kepustakaan (library research), yaitu penelitian yang bertumpu 

pada penelusuran, pembacaan, dan analisis terhadap naskah-naskah 
yang telah dibukukan, baik berupa manuskrip klasik maupun literatur 

modern yang relevan dengan fokus penelitian. Sumber data yang 
digunakan meliputi data primer seperti Al-Qur’an, hadis, serta karya-
karya sejarah dan antropologi Arab pra-Islam, serta data sekunder berupa 

buku, artikel jurnal, dan kajian akademik yang membahas evolusi nilai 
sosial dalam masyarakat Arab menuju pembentukan syariat Islam. 

Analisis data dilakukan dengan pendekatan content analysis, yakni 

pendekatan yang digunakan untuk menggali makna, pola, dan pesan yang 
terkandung dalam teks. Melalui analisis isi, penelitian ini menafsirkan 
bagaimana nilai dan norma pra-Islam direkam, dikritisi, dan direformasi 

dalam sumber-sumber hukum Islam. Pendekatan ini memungkinkan 
peneliti untuk mengidentifikasi persamaan, perbedaan, adaptasi, serta 

transformasi konsep-konsep sosial sebelum dan sesudah hadirnya Islam. 

Pendekatan analisis isi dapat digunakan untuk menelaah berbagai 
bentuk komunikasi, baik berupa teks tertulis, dokumen historis, maupun 
simbol-simbol budaya, sehingga metode ini tepat digunakan untuk 

meneliti tradisi literer dan sejarah pra-Islam. Penelitian ini tergolong 
penelitian kualitatif dengan pendekatan analisis isi, dan dalam 

penyajiannya menggunakan metode deskriptif. Metode ini memungkinkan 
peneliti menyajikan hasil secara sistematis, menggambarkan fenomena 
berdasarkan data tekstual, dan menarik kesimpulan mengenai hubungan 

antara nilai-nilai pra-Islam dan pembentukan syariat Islam 

Hasil dan Pembahasan   

Pembahasan ini bertujuan menjelaskan bagaimana nilai dan norma 
pra-Islam memiliki kontribusi historis dalam pembentukan syariat Islam 

melalui pendekatan teoritis dan analisis isi (content analysis). Dalam 
penelitian sosial, teori memiliki tiga fungsi utama: (1) mendeskripsikan 
fenomena, (2) menjelaskan hubungan sebab-akibat, dan (3) memprediksi 

kecenderungan yang muncul dari data sosial-historis yang telah 
dikumpulkan. Ketiga fungsi teori tersebut menjadi kerangka analitis yang 

 
4 Harald Motzki, The Origins of Islamic Jurisprudence (Leiden: Brill, 2002), 21–25. 



  

180 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah  

kuat untuk memahami bagaimana syariat Islam tidak hadir sebagai sistem 
hukum yang terlepas dari realitas historis, tetapi justru tumbuh melalui 

proses transformasi nilai yang telah berkembang dalam masyarakat Arab 
sebelum Islam muncul.5 

1) Struktur Sosial dan Nilai-Nilai Pra-Islam 

Masyarakat Arab pra-Islam hidup dalam lingkungan sosial yang 
berbasis suku (tribal society), di mana identitas seseorang sangat 

ditentukan oleh afiliasi kabilahnya. Norma-norma sosial yang membentuk 
perilaku mereka berakar pada kebutuhan mempertahankan kehormatan 

kelompok, distribusi kekuasaan, dan keberlangsungan hidup di wilayah 
padang pasir yang keras. Nilai-nilai seperti muru’ah (kehormatan, 
keberanian, dan integritas pribadi), karam (kemurahan hati dan 

perlindungan tamu), serta hilf (persekutuan dan sumpah setia) merupakan 
tradisi yang mengatur interaksi sosial dan struktur hubungan antarsuku. 

Para sejarawan mencatat bahwa nilai-nilai ini merupakan moralitas sosial 
yang tumbuh secara organik dari kehidupan padang pasir yang menuntut 

solidaritas dan keberanian sebagai bagian inti kehidupan sehari-hari.6 

Walaupun periode pra-Islam sering disebut sebagai zaman jahiliyyah, 
istilah ini tidak berarti seluruh budaya Arab ketika itu buruk atau tidak 

bermoral. Para sarjana kontemporer menegaskan bahwa banyak nilai pra-
Islam justru memiliki unsur kebajikan, namun tidak diikat oleh prinsip 
ketuhanan atau dimurnikan dari kepentingan kesukuan. 7  Dengan 

demikian, karakter masyarakat Arab pra-Islam merupakan salah satu 
faktor penting yang memungkinkan syariat Islam diterima dan dipahami 
oleh masyarakat.8 

2) Transformasi Nilai oleh Syariat Islam 

Syariat Islam membawa perubahan besar dalam struktur nilai 
masyarakat Arab. Islam tidak menghapus seluruh tradisi yang telah ada, 
tetapi melakukan seleksi, reformasi, dan reorientasi nilai. Nilai yang baik 

dipertahankan dan disempurnakan, nilai yang ambigu dibenahi, dan nilai 
yang bertentangan dengan prinsip tauhid dihapus secara tegas.9 

▪ Seleksi dan Pelestarian Nilai Positif 

Nilai seperti kejujuran, amanah, tolong-menolong, dan kesetiaan 

terhadap janji merupakan nilai luhur yang sudah ada sebelum Islam. 
Ketika wahyu turun, nilai tersebut dipertahankan dan diberi legitimasi 
religius. Al-Qur’an mengabadikan nilai-nilai ini sebagai bentuk ibadah dan 

 
5 Abdul Majid, Methods in Social Research (New York: Longman, 2011), 45–46. 
6 W. Montgomery Watt, Muhammad at Mecca (Oxford: Oxford University Press, 1953), 11–18. 
7 Wilferd Madelung, “Jāhiliyyah,” Encyclopaedia of Islam, 2nd ed. 
8 Wilferd Madelung, “Jāhiliyyah,” Encyclopaedia of Islam, 2nd ed. 
9 Harald Motzki, The Origins of Islamic Jurisprudence (Leiden: Brill, 2002), 21–25. 



  

  

181 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah  

tanda keimanan.10 Tradisi menjamu tamu, misalnya, telah lama menjadi 
kebanggaan bangsa Arab. Islam kemudian memperkuatnya sebagai bagian 

dari akhlak seorang mukmin, bukan sekadar etika kesukuan.11 

▪ Reformasi Nilai Ambigu 

Nilai muru’ah adalah salah satu yang mengalami transformasi terbesar. 
Dalam masyarakat pra-Islam, muru’ah mencakup keberanian balas 

dendam untuk mempertahankan kehormatan suku. Islam 
mereformasinya menjadi keberanian moral: menahan amarah, 
memaafkan, dan menegakkan keadilan. 12  Nilai karam yang dahulu 

berfungsi menjaga citra suku dan status sosial, diarahkan menjadi 
sedekah dan filantropi yang bernilai ibadah, bukan simbol kehormatan 

duniawi.13 

▪ Penghapusan Praktik yang Bertentangan dengan Prinsip Tauhid 

Beberapa norma pra-Islam dibatalkan total oleh Islam karena 
bertentangan dengan prinsip keadilan dan kemanusiaan. Praktik 
penguburan bayi perempuan, perbudakan eksploitatif, perzinaan, 

perjudian, riba, dan mabuk-mabukan menjadi fokus kritik keras Al-
Qur’an. 14  Pembatalan ini menunjukkan bahwa Islam bertujuan 

menegakkan syariat yang berlandaskan kemaslahatan, keadilan, dan 
penghormatan terhadap martabat manusia. 

Dengan demikian, syariat Islam bekerja dalam dua tahap: 
mempertahankan tradisi yang baik dan menghapus tradisi yang merusak 

tatanan moral masyarakat.15 

3) Syariat sebagai Reorganisasi Struktur Sosial 

Analisis structural functionalism menunjukkan bahwa syariat Islam 
berperan sebagai sistem hukum baru yang menggantikan sistem adat 

kesukuan yang sebelumnya mendominasi. Dalam masyarakat pra-Islam, 
hukum ditentukan oleh kekuatan suku dan kepentingan kelompok, bukan 

keadilan universal. Syariat Islam hadir untuk merombak struktur sosial 
tersebut dan membangun tatanan baru yang setara di bawah naungan 
tauhid.16 

 
10 QS. Al-Mu’minun [23]: 8; QS. An-Nahl [16]: 90.  
11 Ibn Hajar al-Asqalani, Fath al-Bari, Juz 10 (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1989), 521. 
12 Al-Ghazali, Ihya’ Ulum al-Din, Juz 3 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1983), 112. 
13 Yusuf al-Qaradawi, Fiqh al-Zakah (Cairo: Maktabah Wahbah, 1973), 37. 
14 QS. An-Nahl [16]: 58–59; QS. Al-Baqarah [2]: 275; QS. Al-Ma’idah [5]: 90. 
15 Fazlur Rahman, Islam (Chicago: University of Chicago Press, 1979), 33. 
16 Emile Durkheim, The Division of Labor in Society (New York: Free Press, 1997), 102. 



  

182 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah  

Konsep qishas, misalnya, mengatur ulang praktik balas dendam yang 
tidak terkontrol dan sering menimbulkan konflik panjang antarsuku. 

Dengan syariat, hukuman menjadi terukur, adil, dan memberikan ruang 
bagi pemaafan.17 Demikian pula, zakat menjadi mekanisme formal untuk 
menjaga keseimbangan sosial, menggantikan kemurahan hati spontan 

yang sebelumnya hanya bersifat simbolik dalam budaya karam.18 

Transformasi ini memperlihatkan bahwa syariat tidak sekadar 
mengatur hubungan manusia dengan Tuhan, tetapi juga membentuk 

struktur masyarakat yang baru, berbasis keadilan dan persamaan.19 

4) Temuan Penelitian 

Melalui pendekatan content analysis terhadap literatur pra-Islam, 
kitab-kitab sejarah, serta kajian syariat, ditemukan beberapa poin penting, 

yaitu: 

1. Kesinambungan budaya antara pra-Islam dan syariat Islam.Syariat 
memanfaatkan nilai sosial yang telah hidup dalam masyarakat untuk 
memperkuat ajaran tauhid, menjadikannya mudah diterima oleh 

masyarakat Arab awal.20 
2. Terjadi reformasi nilai melalui reinterpretasi wahyu. Islam memberi 

makna baru terhadap nilai-nilai lama dan menjadikannya bagian dari 
etika keislaman.21 

3. Syariat memperbaiki ketimpangan hukum kesukuan. Sistem hukum 

kesukuan yang bias kekuasaan digantikan oleh hukum wahyu yang 
lebih adil dan universal.22 

4. Beberapa norma pra-Islam dihapus total. Praktik seperti riba, judi, zina, 
dan penguburan bayi perempuan menjadi bukti ketegasan Islam dalam 
menegakkan moral.23 

5. Lahirnya identitas sosial baru: dari suku menjadi ummah. Konsep 
ummah merupakan inovasi besar yang mengubah fondasi sosial Arab. 

Identitas tidak lagi berbasis darah, tetapi iman.24 

Relevansi Teoretis 

Pembahasan ini memperlihatkan bahwa teori-teori sosial dan historis 
memiliki peran penting dalam memahami lahirnya syariat Islam. 

 
17 Ibn Katsir, Tafsir al-Qur’an al-Azim, Juz 2 (Beirut: Dar Ihya’ al-Turath, 1990), 120. 
18 Abu Ubayd, Al-Amwal (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1986), 89. 
19 Wael Hallaq, The Origins and Evolution of Islamic Law (Cambridge: Cambridge University 

Press, 2005), 55. 
20  W. Montgomery Watt, Islamic Political Thought (Edinburgh: Edinburgh University Press, 

1968), 14. 
21 Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur’an (Chicago: University of Chicago Press, 1980), 62. 
22 Noel J. Coulson, A History of Islamic Law (Edinburgh: Edinburgh University Press, 1964), 

27. 
23 QS. Al-An‘am [6]: 151; QS. Al-Baqarah [2]: 275. 
24 Marshall Hodgson, The Venture of Islam, Vol. 1 (Chicago: University of Chicago Press, 1974), 

101. 



  

  

183 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah  

Pendekatan continuity and reform menjelaskan bahwa syariat berkembang 
dalam dialog antara tradisi lokal dan wahyu, bukan pemutusan total dari 

masa lalu. Demikian pula, teori antropologi hukum menegaskan bahwa 
setiap sistem hukum lahir dari konteks sosialnya, meskipun kemudian 
memberikan arah moral baru.25 

Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa syariat Islam 

merupakan hasil transformasi nilai pra-Islam yang telah disucikan, 
disempurnakan, dan diorientasikan ulang oleh wahyu.26 Pendekatan ini 

tidak hanya membantu menjelaskan masa lalu, tetapi juga memberikan 
prediksi mengenai bagaimana syariat tetap mampu berdialog dengan 
budaya sepanjang sejarah Islam.27 

 

Kesimpulan   

Penelitian ini menunjukkan bahwa nilai dan norma pra-Islam memiliki 
peran penting dalam membentuk landasan awal syariat Islam, bukan 

sebagai unsur yang diadopsi secara utuh, melainkan sebagai struktur 
sosial-budaya yang kemudian dimurnikan, diarahkan, dan direkonstruksi 
oleh wahyu. Nilai-nilai seperti muru’ah, keadilan tribal, hilf al-fudhul, 

praktik kesepakatan sosial, serta tradisi hukum adat Arab pra-Islam 
memberikan kerangka moral awal yang kemudian disaring secara kritis 

oleh Islam sehingga melahirkan prinsip-prinsip syariat yang lebih 
universal, egaliter, dan berorientasi ketuhanan. Temuan penelitian ini 
menegaskan bahwa syariat Islam tidak lahir dalam ruang hampa, tetapi 

berinteraksi dengan konteks sosial Arab pra-Islam, kemudian melakukan 
transformasi nilai secara revolusioner dari moralitas berbasis kesukuan 
menuju etika berbasis tauhid. 

Kesimpulan ini sekaligus menjawab tujuan penelitian, yaitu 
menunjukkan bagaimana proses transformasi nilai terjadi melalui 
penyaringan wahyu dan praksis kenabian, serta menjelaskan bahwa 

syariat Islam hadir sebagai rekonstruksi ilahiah yang memelihara sebagian 
nilai adat (hifz), memperbaiki sebagian lainnya (tahsin), dan mengganti 
yang bertentangan dengan prinsip ketuhanan (tabdil). Penelitian ini 

memberi ruang bagi penelitian lanjutan, misalnya kajian komparatif 
antara hukum adat Arab dan produk hukum fikih pada masa-masa awal, 

 
25 Jonathan Brown, Misquoting Muhammad (London: Oneworld, 2014), 23. 
26 John Bowen, Islam, Law and Equality in Indonesia (Cambridge: Cambridge University Press, 

2003), 17. 
27 Wael Hallaq, Sharī‘a: Theory, Practice, Transformations (Cambridge: Cambridge University 

Press, 2009), 41. 



  

184 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah  

atau kajian antropologis tentang persepsi masyarakat Arab pasca-
Islamisasi terhadap norma-norma lama mereka. 

 

Daftar Pustaka  

 

Abdul Majid. (2011). Methods in Social Research. Longman. 

Abu Ubayd. (1986). Al-Amwal. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Ghazali. (1983). Ihya’ Ulum al-Din (Juz 3). Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Bowen, J. (2003). Islam, Law and Equality in Indonesia. Cambridge 

University Press. 

Brown, J. (2014). Misquoting Muhammad. Oneworld. 

Coulson, N. J. (1964). A History of Islamic Law. Edinburgh University Press. 

Durkheim, E. (1997). The Division of Labor in Society. Free Press. 

Fazlur Rahman. (1979). Islam. University of Chicago Press. 

Fazlur Rahman. (1980). Major Themes of the Qur’an. University of Chicago 

Press. 

Hallaq, W. (2005). The Origins and Evolution of Islamic Law. Cambridge 
University Press. 

Hallaq, W. (2009). Shari‘a: Theory, Practice, Transformations. Cambridge 

University Press. 

Hodgson, M. (1974). The Venture of Islam (Vol. 1). University of Chicago 
Press. 

Ibn Hajar al-Asqalani. (1989). Fath al-Bari (Juz 10). Dar al-Ma‘rifah. 

Ibn Katsir. (1985). Al-Bidāyah wa al-Nihāyah (Juz 2). Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah. 

Ibn Katsir. (1990). Tafsir al-Qur’an al-Azim (Juz 2). Dar Ihya’ al-Turath. 

Madeling, W. (n.d.). “Jahiliyyah.” Encyclopaedia of Islam, 2nd ed. 

Madelung, W. (n.d.). “Jahiliyyah.” Encyclopaedia of Islam, 2nd ed. 

Madelung, W. (2002). Early Maliki Law: Ibn ʿAbd al-Hakam and His Major 
Compendium of Jurisprudence. Islamic Law and Society, 9(4), 

455–458. 

Motzki, H. (2002). The Origins of Islamic Jurisprudence. Brill. 

Qaradawi, Y. (1973). Fiqh al-Zakah. Maktabah Wahbah. 

Watt, W. M. (1953). Muhammad at Mecca. Oxford University Press. 

Watt, W. M. (1968). Islamic Political Thought. Edinburgh University Press.  

   


