
 

1 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah 

El b a y y i n a h: 
Jurnal Hukum, sosial dan Humaniora 

  

Vol. 01. No. 01, 2025 
E-ISSN: xxxx – xxxx 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 

 
 

PERAN SAHABAT DALAM PENGEMBANGAN HUKUM ISLAM 
 

 
Muhammad Fadil Assyauqi  

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia  

E-mail: muhammadfadilassyauqi@gmail.com 
 

Al Fikri Azli Siagian 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia  

E-mail: formatlexi@gmail.com    
 

Sultan Dzaky Akbar Dyren  
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia  

E-mail: dzakysultan761@gmail.com 
 

Abstract: The development of Islamic law in the early period cannot be separated 

from the role of the Companions of the Prophet Muhammad (peace be upon him). 

After the passing of the Prophet, the Companions became the primary references 

in determining Islamic legal rulings through their understanding of the Qur’an 

and Sunnah, as well as through the practice of ijtihad in addressing new issues 

that were not explicitly regulated. This study aims to examine the role of the 
Companions in the development of Islamic law, particularly through the methods 

of ijtihad, ijma’, and qiyas that they applied. The research employs a library 

research method with historical and normative approaches, utilizing classical and 

contemporary sources in the fields of fiqh and usul al-fiqh. The findings indicate 

that the Companions made significant contributions to establishing the 

foundations of Islamic law through legal opinions (fatwas), legal policies, and 

judicial practices. Differences of opinion among the Companions also played an 
important role in fostering the dynamism and flexibility of Islamic law. Thus, the 

role of the Companions was not merely transmissive but also creative and 

constructive in developing Islamic law in accordance with the social context of 

their time. 

 

Keywords: Companions, Islamic Law, Ijtihad, Usul al-Fiqh, History of Islamic Law. 

 

 

Pendahuluan 

Hukum Islam merupakan sistem hukum yang bersumber dari wahyu 
Ilahi dan bertujuan untuk mengatur kehidupan manusia secara adil dan 

berimbang. Pada masa Nabi Muhammad SAW, penetapan hukum 
sepenuhnya merujuk pada Al-Qur’an dan Sunnah yang disampaikan secara 

langsung oleh Rasulullah sebagai otoritas tertinggi dalam bidang 
keagamaan dan sosial. Namun, setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW, 
umat Islam menghadapi tantangan baru berupa ketiadaan figur otoritatif 

mailto:muhammadfadilassyauqi@gmail.com
mailto:formatlexi@gmail.com
mailto:muhammadfadilassyauqi@gmail.com


 

2 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah 

yang secara langsung menerima wahyu. Kondisi ini menuntut adanya 

upaya serius untuk menjaga keberlanjutan dan otentisitas hukum Islam, 
sekaligus memastikan relevansinya terhadap berbagai persoalan baru yang 
muncul seiring dengan perkembangan masyarakat Islam yang semakin luas 

dan kompleks. Dalam konteks inilah para sahabat Nabi memegang peran 
sentral dalam pengembangan hukum Islam. Sebagai generasi yang hidup 

dan berinteraksi langsung dengan Rasulullah SAW, para sahabat memiliki 
pemahaman mendalam terhadap ajaran Islam, baik dari segi teks maupun 
konteks. 

Mereka tidak hanya berperan sebagai penyampai (transmitor) ajaran 
Nabi, tetapi juga sebagai penafsir dan pengambil keputusan hukum dalam 

berbagai persoalan yang tidak ditemukan secara eksplisit dalam Al-Qur’an 
dan Sunnah. Keputusan-keputusan hukum yang dihasilkan oleh para 
sahabat, baik secara individual maupun kolektif, menjadi pijakan penting 

bagi perkembangan hukum Islam pada masa-masa berikutnya. 

Pengembangan hukum Islam oleh para sahabat dilakukan melalui 
berbagai metode, seperti ijtihad, ijma’, dan qiyas, yang kemudian menjadi 

fondasi utama dalam disiplin ushul fikih. Praktik ijtihad yang dilakukan 
para sahabat menunjukkan fleksibilitas hukum Islam dalam merespons 

perubahan sosial, politik, dan budaya yang terjadi pada masa ekspansi 
wilayah Islam. Perbedaan pendapat di antara para sahabat dalam 
menetapkan hukum juga mencerminkan dinamika intelektual yang sehat 

serta membuka ruang bagi keberagaman pemikiran hukum dalam Islam. 
Dari perbedaan inilah kemudian lahir berbagai kecenderungan pemikiran 

fikih yang berkembang pada generasi tabi‘in dan seterusnya. Sahabat Nabi 
SAW adalah seorang yang menyaksikan turunya wahyu dari Allah SWT 
pada Nabi SAW, kemudian mereka menyakini, memahami, dan 

menegakkannya, hingga Allah SWT jadikan mereka sebagai orang yang adil, 
imam, hujjah agama, dan pribadi yang merelevansikan keteladanan dari al-
Qur’an dan Sunnah.1 

Meskipun peran sahabat dalam pengembangan hukum Islam sangat 
signifikan, kajian akademik mengenai kontribusi mereka masih 

memerlukan pendalaman yang komprehensif dan sistematis. Sebagian 
penelitian cenderung menempatkan sahabat hanya sebagai perantara 
transmisi hadis, tanpa menyoroti peran kreatif dan konstruktif mereka 

dalam pembentukan hukum Islam. Oleh karena itu, penelitian ini berupaya 
untuk mengkaji secara mendalam peran sahabat dalam pengembangan 
hukum Islam dengan menelaah praktik ijtihad, mekanisme pengambilan 

keputusan hukum, serta pengaruhnya terhadap pembentukan tradisi 
hukum Islam. Kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis 

dan historis dalam memahami dinamika awal hukum Islam serta 
relevansinya bagi pengembangan hukum Islam di era kontemporer. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji dan menganalisis peran 

sahabat Nabi Muhammad SAW dalam pengembangan hukum Islam pada 

 
1  Rosyidah, Aisyatur, Nur Kholis, and Jannatul Husna. "Periodisasi Hadis dari Masa ke Masa 
(Analisis Peran Sahabat dalam Transmisi Hadis Nabi Saw)." Islamadina: Jurnal 



 

3 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah 

masa awal Islam. Fokus utama penelitian diarahkan pada kontribusi 

sahabat dalam memahami, menafsirkan, dan menerapkan sumber-sumber 
hukum Islam, yaitu Al-Qur’an dan Sunnah, setelah wafatnya Rasulullah 
SAW. Selain itu, penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi bentuk-

bentuk ijtihad yang dilakukan oleh para sahabat dalam menghadapi 
berbagai persoalan baru yang muncul seiring dengan perluasan wilayah dan 

kompleksitas kehidupan sosial umat Islam. Dengan menelaah praktik 
hukum yang dilakukan oleh para sahabat, penelitian ini diharapkan 
mampu menggambarkan pola pengambilan keputusan hukum yang 

menjadi dasar bagi perkembangan hukum Islam selanjutnya. 

Selain tujuan deskriptif dan analitis, penelitian ini juga bertujuan untuk 

menjelaskan signifikansi peran sahabat dalam pembentukan fondasi 
metodologis hukum Islam, khususnya dalam kaitannya dengan konsep 
ijtihad, ijma’, dan qiyas. Penelitian ini diharapkan dapat menunjukkan 

bahwa peran sahabat tidak hanya bersifat normatif dan transmisif, tetapi 
juga inovatif dan kontekstual dalam merespons dinamika sosial pada 
masanya. Dengan demikian, hasil penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi akademik bagi pengembangan kajian sejarah 
hukum Islam serta menjadi rujukan konseptual dalam memahami 

fleksibilitas dan relevansi hukum Islam dalam menghadapi tantangan 
zaman. 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan jenis 
penelitian kepustakaan (library research), yang bertujuan untuk mengkaji 

secara mendalam peran sahabat Nabi Muhammad SAW dalam 
pengembangan hukum Islam. Pendekatan yang digunakan meliputi 

pendekatan historis untuk menelusuri konteks sosial dan perkembangan 
hukum Islam pada masa sahabat, serta pendekatan normatif untuk 
menganalisis pemikiran dan praktik hukum yang bersumber dari Al-Qur’an, 

Sunnah, dan ijtihad sahabat. Data penelitian diperoleh dari sumber-sumber 
primer berupa kitab-kitab klasik di bidang fikih, ushul fikih, dan sejarah 

Islam, serta sumber-sumber sekunder berupa buku, jurnal ilmiah, dan 
karya akademik kontemporer yang relevan. Teknik pengumpulan data 
dilakukan melalui studi dokumentasi, sedangkan analisis data dilakukan 

dengan cara deskriptif-analitis dan komparatif guna memperoleh 
pemahaman yang komprehensif mengenai kontribusi sahabat dalam 

pembentukan dan pengembangan hukum Islam. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Peran Sahabat Dalam Pengembangan Hukum Islam Pada Masa Awal 
Islam 

Masyarakat dari masa ke masa selanjutnya mengalami perubahan 
tatanan sosial, budaya, ekonomi dan sebagainya. Hukum Islam juga 
berkembang dari waktu ke waktu sejak masa nabi merupakan. Sumber 



 

4 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah 

hukum Islam yang paling utama dalam menentukan persoalan hukum 

yaitu Al-Qur’an dan Hadis.22 Peran sahabat Nabi Muhammad SAW dalam 
pengembangan hukum Islam pada masa awal Islam sangat fundamental 
dan strategis. Setelah wafatnya Rasulullah SAW, umat Islam menghadapi 

situasi baru yang menuntut adanya otoritas keilmuan dan keagamaan 
untuk menjaga kesinambungan ajaran Islam. Dalam konteks ini, para 

sahabat tampil sebagai generasi yang paling kompeten karena mereka 
hidup bersama Nabi, menyaksikan langsung turunnya wahyu, serta 
memahami latar belakang sosial dan historis dari setiap ketentuan hukum 

Islam. Posisi ini menjadikan sahabat sebagai rujukan utama dalam 
penetapan hukum bagi umat Islam pada masa tersebut. Hasil ijtihad para 

fuqaha dalam ushul fiqih merupakan sebuah keberagaman pendapat, 
dikarenakan agama islam memberikan peluang dan kesempatan dalam 
penggunaan aqli yang dimanfaatkan oleh berbagai fuqaha dalam 

menghimpun putusan hukum-hukum implementatif yang leluasa dengan 
syarat tidak melanggar hukum Islam tertinggi Islam.3 

Para sahabat berperan sebagai penjaga otentisitas sumber hukum 

Islam, khususnya Al- Qur’an dan Sunnah. Mereka menghafal, menuliskan, 
serta menyampaikan ayat-ayat Al- Qur’an dan hadis Nabi kepada generasi 

setelahnya dengan penuh kehati-hatian. Upaya ini tidak hanya bersifat 
transmisi tekstual, tetapi juga mencakup penjelasan konteks turunnya ayat 
dan sebab-sebab munculnya hadis, sehingga pemahaman terhadap 

hukum Islam tidak terlepas dari maksud dan tujuan syariat. Dengan 
demikian, sahabat memastikan bahwa pengembangan hukum Islam tetap 

berakar pada sumber-sumber aslinya. 

Selain sebagai penjaga sumber hukum, sahabat juga berperan sebagai 
penafsir dan penjelas ajaran Islam. Banyak ayat Al-Qur’an dan hadis Nabi 

yang bersifat umum dan membutuhkan penafsiran untuk diterapkan dalam 
kasus-kasus konkret. Dalam hal ini, para sahabat menggunakan 
pemahaman mendalam mereka terhadap bahasa Arab, tradisi masyarakat 

Arab, serta praktik langsung Rasulullah SAW. Penafsiran sahabat menjadi 
rujukan penting bagi generasi berikutnya dalam memahami makna dan 

cakupan hukum Islam. Salah satu ajaran Islam yang menempati posisi 
penting dan menjadi perhatian dalam pandangan umat Islam ialah hukum 
islam, karena hukum islam merupakan gambaran paling konkrit dari Islam 

sebagai sebuah agama. Di sinilah pentingnya hukum Islam maka mustahil 
bagi seseorang memahami agama Islam tanpa hukum Islam.4 

Peran sahabat dalam pengembangan hukum Islam juga tampak jelas 

melalui praktik ijtihad. Ketika menghadapi persoalan-persoalan baru yang 
tidak ditemukan secara eksplisit dalam Al-Qur’an dan Sunnah, para 

 
2 Bahriyah, Amalina Zukhrufatul, Ahmad Mahrus, and Moh Mujibur Rohman. "Periodisasi Hukum 
Islam (Meneropong Praktik Hukum Islam Pada Masa Awal Islam dan Realisasinya di Indonesia)." 
ASASI: Journal of Islamic Family Law 3.2 (2023): 135-56. 
3 Suherli, Ian Rakhmawan, Hasan Bisri, and Nurul Rahmah Kusuma. "Stagnasi dan kemunduran 
ushul fiqih: Faktor penyebab, peran tokoh dan upaya pengembangan." Equality: Journal of Islamic 
Law (EJIL) 2.1 (2024): 32-48. 

4 Sabir, Muhammad, and Agus Muchsin. "Urgensi Fiqh Sahabat terhadap Konstruksi Metodologi 
Hukum Islam." Al-'Adl 12.2 (2019): 167-179. 



 

5 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah 

sahabat berusaha menetapkan hukum dengan menggunakan akal dan 

pertimbangan yang berlandaskan pada prinsip-prinsip syariat. Praktik 
ijtihad ini menunjukkan bahwa hukum Islam sejak awal bersifat dinamis 
dan adaptif terhadap perubahan zaman. Keputusan ijtihad sahabat menjadi 

landasan awal bagi berkembangnya metode penetapan hukum dalam Islam. 
Ijtihad para sahabat tidak dilakukan secara bebas tanpa batas, melainkan 

tetap berpegang pada nilai-nilai dasar Islam, seperti keadilan, 
kemaslahatan, dan penghindaran terhadap kemudaratan. Dalam 
menetapkan hukum, mereka mempertimbangkan dampak sosial dari 

keputusan tersebut terhadap masyarakat. Hal ini menunjukkan bahwa 
pengembangan hukum Islam oleh sahabat tidak hanya bersifat tekstual, 

tetapi juga kontekstual, dengan memperhatikan realitas kehidupan umat 
Islam pada masa itu. 

Kemajuan dalam bidang ilmu pengetahuan dan tekhnologi serta 

keberhasilan pembangunan ahir-ahir ini telah merambah sekuruh aspek 
bidang kehidupan ummat manusia, tidak saja membawa berbagai 
kemudahan, kebahagiaan, dan kesenangan melainkan juga memunculkan 

sejumlah persoalan. Aktivitas baru yang beberapa tidak dikenal atau 
bahkan tidak pernah terbayangkan, kini hal tersebut menjadi kenyataan. 

Disisi lain, kesadaran dan keragaman ummat Islam di dunia pada 
dasawarsa terahir ini makin subur dan meningkat. Sebagai konsekwensi 
logis, setiap timbul persoalan, penemuan maupun aktivitas baru sebagai 

produk dari kemajuan tersebut, umat senantiasa bertanya-tanya, 
bagaimanakah kedudukan hal tersebut dalam pandangan dan ajaran 

hukum Islam5Peran kolektif sahabat dalam pengembangan hukum Islam 
juga terlihat melalui praktik musyawarah dan ijma’.  

Dalam menghadapi persoalan-persoalan besar yang menyangkut 

kepentingan umat, para sahabat sering berkumpul untuk berdiskusi dan 
mencari kesepakatan bersama. Kesepakatan yang dihasilkan melalui 
musyawarah ini kemudian dikenal sebagai ijma’, yang memiliki kedudukan 

penting dalam hukum Islam. Praktik ijma’ sahabat menjadi bukti adanya 
otoritas kolektif dalam penetapan hukum Islam. Di samping itu, perbedaan 

pendapat di antara sahabat juga memainkan peran penting dalam 
perkembangan hukum Islam. Perbedaan tersebut muncul karena variasi 
pemahaman terhadap teks, perbedaan pengalaman, serta perbedaan 

kondisi sosial di masing-masing wilayah tempat sahabat menetap. 
Meskipun berbeda pendapat, para sahabat tetap saling menghormati dan 
tidak menganggap perbedaan sebagai sumber perpecahan. Justru dari 

perbedaan inilah lahir kekayaan khazanah pemikiran hukum Islam. 
Berbicara tentang Islam pada masa sekarang tidak dapat dilepaskan dari 

sejarah kelahiran dan pertumbuhan Islam pada masa silam. Kemunculan 
Agama Islam sekitar abad keenam Masehi tidak dapat dilepaskan dari 
kondisi sosial masyarakat Arab pada masa itu yang kita kenal dengan 

zaman jahiliyahnya.66 

 
5 Syuhadak, Faridatus. "Urgensi Fatwa Dalam Perkembangan Hukum Islam." De Jure: Jurnal Hukum 
dan Syar'iah 5.2 (2013). 

6  Rahman, Pathur. "Sejarah Perkembangan dan Pembaharuan Hukum Islam." MUDABBIR 



 

6 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah 

Peran sahabat dalam bidang hukum Islam juga tampak dalam praktik 

peradilan dan kebijakan pemerintahan. Sebagian sahabat diangkat sebagai 
qadhi (hakim) atau pemimpin wilayah, seperti Umar bin Khattab, Ali bin Abi 
Thalib, dan Abdullah bin Mas‘ud. Dalam kapasitas ini, mereka menetapkan 

hukum, menyelesaikan sengketa, serta membuat kebijakan yang 
berlandaskan pada prinsip-prinsip Islam. Praktik hukum yang mereka 

terapkan menjadi contoh nyata penerapan hukum Islam dalam kehidupan 
bermasyarakat dan bernegara. Kontribusi sahabat dalam pengembangan 
hukum Islam juga tercermin dalam pembentukan tradisi keilmuan yang 

berkelanjutan. Para sahabat mengajarkan ilmu agama kepada generasi 
tabi‘in melalui majelis-majelis ilmu di berbagai wilayah Islam, seperti 

Madinah, Makkah, Kufah, dan Basrah. Tradisi keilmuan ini menjadi 
sarana penting dalam penyebaran dan pengembangan pemikiran hukum 
Islam. Dengan demikian, peran sahabat tidak berhenti pada generasi 

mereka saja, tetapi berlanjut melalui proses transmisi keilmuan yang 
sistematis. 

Lebih jauh, peran sahabat dalam pengembangan hukum Islam 

memberikan dasar bagi lahirnya mazhab-mazhab fikih pada masa 
berikutnya. Pemikiran dan fatwa sahabat menjadi rujukan utama bagi para 

ulama tabi‘in dan imam mazhab dalam merumuskan metodologi hukum 
Islam. Hal ini menunjukkan bahwa kontribusi sahabat memiliki pengaruh 
jangka panjang dalam struktur dan sistem hukum Islam. Tanpa peran 

mereka, perkembangan hukum Islam tidak akan memiliki fondasi yang 
kokoh. Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa peran sahabat dalam 

pengembangan hukum Islam pada masa awal Islam sangat luas dan 
multidimensional. Mereka berperan sebagai penjaga sumber hukum, 
penafsir ajaran Islam, pelaku ijtihad, pengambil keputusan kolektif melalui 

ijma’, serta pelaksana hukum dalam praktik sosial dan pemerintahan. 
Peran-peran tersebut menunjukkan bahwa sahabat bukan hanya penerus 
ajaran Nabi secara pasif, tetapi juga aktor aktif yang berkontribusi secara 

signifikan dalam membentuk dan mengembangkan hukum Islam sesuai 
dengan tuntutan zaman. 

 

Metode Yang Digunakan Sahabat Dalam Menetapkan Hukum Islam 

Metode penetapan hukum Islam yang digunakan oleh para sahabat 

Nabi Muhammad SAW merupakan kelanjutan dari metode yang diajarkan 
dan dipraktikkan oleh Rasulullah SAW. Dalam menetapkan hukum, 
sahabat selalu menempatkan Al-Qur’an sebagai sumber hukum utama dan 

pertama. Setiap persoalan yang muncul terlebih dahulu ditelusuri 
ketentuannya dalam Al-Qur’an, baik secara eksplisit maupun implisit. 

Pemahaman sahabat terhadap Al-Qur’an tidak hanya bersifat tekstual, 
tetapi juga kontekstual, karena mereka mengetahui latar belakang 
turunnya ayat-ayat Al-Qur’an serta maksud syariat yang terkandung di 

dalamnya. Masa awal Islam di Mekkah bisa dikatakan sebagai masa 
pembangunan pondasi dasar atau pijakan dasar dari perkembangan Islam. 

 
Journal Research and Education Studies 5.1 (2025): 48-61. 



 

7 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah 

Kondisi Mekkah sejak awal sebelum. Peran Sahabat Dalam Merekostruksi 

Keberadaan Hadis Nabi Muhammad SAW Islam merupakan tempat 
perdagangan yang sangat pesat dengan ciri umum penduduk Mekkah dan 
kebiasaannya berdagang keluar Mekkah. Ini semua menjadi bekal buat 

kita untuk memahami konteks sosireligius pada dakwah Islam fase 
Mekkah. Dakwah Nabi SAW pada masyarakat Mekkah ini berpengaruh pada 

turunnya ayat-ayat Al-Qur’an dan munculnya hadis sebagai pedoman 
Islam.7 

Apabila suatu persoalan tidak ditemukan ketentuannya secara jelas 

dalam Al-Qur’an, para sahabat merujuk kepada Sunnah Nabi Muhammad 
SAW. Sunnah dipahami sebagai segala perkataan, perbuatan, dan 

ketetapan Rasulullah yang berkaitan dengan penetapan hukum. Para 
sahabat memiliki keistimewaan dalam memahami Sunnah karena mereka 
menyaksikan langsung praktik Nabi dalam berbagai aspek kehidupan. Oleh 

karena itu, penggunaan Sunnah sebagai sumber hukum oleh sahabat 
memiliki tingkat otoritas dan keakuratan yang tinggi. Perkembangan fiqh 
sangat berkaitan dengan kebutuhan umat Islam untuk mengatasi masalah 

kehidupan mereka, mulai dari ibadah, muamalah, hingga sosial. Pada masa 
Rasulullah SAW, fiqh menjadi salah satu dasar penting yang disusun untuk 

memberikan arahan hidup berdasarkan wahyu Allah SWT.8 

Dalam praktiknya, sahabat juga mengombinasikan pemahaman 
terhadap Al-Qur’an dan Sunnah secara integral. Mereka tidak memahami 

kedua sumber tersebut secara terpisah, melainkan saling melengkapi. 
Sunnah sering kali berfungsi sebagai penjelas, penguat, atau pembatas 

terhadap ketentuan yang terdapat dalam Al-Qur’an. Metode integratif ini 
menjadi ciri khas penetapan hukum Islam pada masa sahabat dan 
kemudian menjadi prinsip penting dalam metodologi ushul fikih. Dari sudut 

hukum nasional, fatwa itu memang tidak mengikat akan tetapi yang 
mengikat adalah norma yang dijadikan norma hukum yang kemudian 
ditetapkan keberlakuanya oleh Negara.9 

Ketika tidak ditemukan dalil yang tegas dalam Al-Qur’an dan Sunnah, 
para sahabat melakukan ijtihad sebagai metode penetapan hukum. Ijtihad 

dilakukan dengan menggunakan kemampuan berpikir secara rasional, 
namun tetap berlandaskan pada nilai-nilai dasar syariat. Ijtihad sahabat 
mencerminkan usaha sungguh-sungguh dalam mencari hukum yang paling 

sesuai dengan tujuan syariat, bukan sekadar mengikuti pendapat pribadi 
tanpa dasar yang kuat. Salah satu bentuk ijtihad yang digunakan sahabat 
adalah qiyas, yaitu menetapkan hukum suatu permasalahan baru dengan 

menganalogikannya kepada kasus yang telah memiliki ketentuan hukum 

 
7 Kaharuddin, Kaharuddin, and Syafruddin Syafruddin. "Peran Sahabat Dalam Merekostruksi 

Keberadaan Hadis Nabi Muhammad Saw." TAJDID: Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan 1.2 
(2017): 252-260. 

8 Ahmad Mu'is, Sainawi, et al. "Sejarah Pertumbuhan Fiqh Pada Masa Rasulullah, Sahabat, 
Hingga Kontemporer." Journal of Religion and Social Community| E-ISSN: 3064-0326 1.2 (2024): 89-
93. 

9 Mulyati, Mumung. "Kontribusi MUI dalam Pengembangan dan Penerapan Hukum Islam 
di Indonesia." Al-Mashlahah Jurnal Hukum Islam dan Pranata Sosial 7.01 (2019): 83-100. 
 



 

8 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah 

dalam Al-Qur’an atau Sunnah. Qiyas dilakukan dengan mencari kesamaan 

illat (alasan hukum) antara dua kasus tersebut. Penggunaan qiyas oleh 
sahabat menunjukkan adanya pola berpikir sistematis dan metodologis 
dalam pengembangan hukum Islam sejak masa awal. 

Selain qiyas, para sahabat juga menggunakan pertimbangan 
kemaslahatan (maslahah mursalah) dalam menetapkan hukum. Dalam 

menghadapi persoalan sosial yang kompleks, sahabat mempertimbangkan 
manfaat dan mudarat dari suatu keputusan hukum bagi masyarakat. 
Selama keputusan tersebut tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip 

dasar syariat, pertimbangan kemaslahatan dapat dijadikan dasar penetapan 
hukum. Metode ini menunjukkan kepedulian sahabat terhadap 

kesejahteraan umat. Metode penetapan hukum sahabat juga mencakup 
penggunaan ijma’, yaitu kesepakatan para sahabat atas suatu hukum 
tertentu. Ijma’ dilakukan melalui musyawarah dan diskusi mendalam di 

antara sahabat yang memiliki kapasitas keilmuan. Kesepakatan kolektif ini 
memberikan kekuatan hukum yang besar karena mencerminkan 

pandangan bersama generasi terbaik umat Islam. Ijma’ sahabat kemudian 
menjadi salah satu sumber hukum Islam yang diakui secara luas oleh para 
ulama. 

Dalam kondisi tertentu, sahabat juga menggunakan kebiasaan 
masyarakat (‘urf) sebagai pertimbangan dalam menetapkan hukum, selama 
kebiasaan tersebut tidak bertentangan dengan ajaran Islam. Pengakuan 

terhadap ‘urf menunjukkan fleksibilitas hukum Islam dalam merespons 
tradisi lokal. Metode ini membantu penerapan hukum Islam agar lebih 

mudah diterima oleh masyarakat di berbagai wilayah yang memiliki latar 
belakang budaya berbeda. Dalam konteks fiqih, pemahaman positif atas 
suatu tradisi yang berbeda menjadi penting agar fiqih tetap bisa membumi 

dalam kehidupan masyarakat. Dalam hal ini sebenarnya fiqih melalui ushûl 
al-fiqh-nya telah menyediakan kerangka epistemologi dengan menjadikan 

‘urf sebagai salah satu sumber hukum.10 Bidang hukum atau fiqih, ditandai 
dengan proses pembaharuan pemikiran yang dilakukan oleh ulama-ulama 
fiqih. Di Indonesia ada dua ulama yang menggagas konsep fiqih sosial yaitu, 

Ali Yafie dan Sahal Mahfudz.1111 

Metode sadd al-dzari‘ah, yaitu menutup jalan menuju perbuatan yang 
dapat menimbulkan kemudaratan, juga diterapkan oleh sebagian sahabat 

dalam penetapan hukum. Dengan metode ini, suatu perbuatan yang pada 
dasarnya mubah dapat dibatasi atau dilarang apabila berpotensi  

membawa  dampak  negatif  bagi  masyarakat.  Pendekatan  preventif  
ini menunjukkan kehati-hatian sahabat dalam menjaga tujuan dan nilai-
nilai syariat Islam. Hukum Islam (hukum Islam) adalah perintah suci Allah 

SWT. Ia mengatur setiap aspek kehidupan setiap umat Islam dan mencakup 
baik muatan hukum murni (Syariah) maupun muatan spiritual keagamaan 

 
10 Ach Maimun, "Memperkuat’Urf dalam Pengembangan Hukum Islam." Al-Ihkam: Jurnal Hukum 

& Pranata Sosial 12.1 (2017): 22-41. 
11  Andi Darna, "Perkembangan Hukum Islam Di Indonesia: Konsep Fiqih Sosial dan 

Implementasinya dalam Hukum Keluarga." El-Usrah: Jurnal Hukum Keluarga 4.1 (2021): 90-107. 
 



 

9 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah 

(Sufisme).12 

Keseluruhan metode penetapan hukum yang digunakan oleh sahabat 
mencerminkan keseimbangan antara teks dan konteks. Mereka tidak 
bersikap kaku dalam memahami sumber hukum, tetapi juga tidak 

mengabaikan batasan-batasan normatif yang telah ditetapkan oleh syariat. 
Metode-metode tersebut kemudian menjadi fondasi utama bagi 

perkembangan ilmu ushul fikih dan sistem hukum Islam pada masa-masa 
selanjutnya. Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa sahabat 
menggunakan berbagai metode dalam menetapkan hukum Islam, mulai 

dari Al-Qur’an, Sunnah, ijtihad, qiyas, ijma’, hingga pertimbangan 
kemaslahatan dan adat. Keragaman metode ini menunjukkan kedalaman 

pemikiran dan keluasan wawasan sahabat dalam merespons persoalan 
hukum. Kontribusi metodologis sahabat tersebut menjadi warisan 
intelektual yang sangat berharga bagi perkembangan hukum Islam 

sepanjang sejarah. 

 

Pengaruh Ijtihad Sahabat Terhadap Perkembangan Hukum Islam 

Ijtihad para sahabat Nabi Muhammad SAW memiliki pengaruh yang 
sangat besar terhadap perkembangan hukum Islam pada masa-masa 

berikutnya. Setelah wafatnya Rasulullah SAW, kebutuhan untuk 
menetapkan hukum atas persoalan-persoalan baru menjadi semakin 
mendesak, seiring dengan meluasnya wilayah Islam dan bertambah 

kompleksnya kehidupan sosial umat. Dalam kondisi tersebut, ijtihad 
sahabat menjadi solusi utama untuk menjaga keberlangsungan penerapan 

hukum Islam tanpa melepaskan diri dari sumber-sumber dasarnya. Praktik 
ijtihad ini menjadi tonggak awal berkembangnya tradisi penalaran hukum 
dalam Islam. Perkembangan hukum Islam pada masa sahabat Nabi 

Muhammad saw. ditandai oleh penggunaan ijtihad dalam menetapkan 
hukum. Pada periode ini, para ahli hukum Islam mulai merumuskan garis-
garis hukum fiqih Islam dan berbagai teori hukum yang masih berlaku 

hingga saat ini.  

Meskipun terdapat perbedaan pendapat di antara para sahabat, hal 

tersebut tidak menimbulkan permusuhan. Para sahabat yang mendalam 
pemahamannya terhadap ajaran langsung dari Nabi Muhammad saw. 
melakukan ijtihad sebagai metode penemuan hukum Isla.13 Hukum Islam 

merupakan salah satu unsur agama Islam yang terkait erat dengan akidah 
dan syariah. Akidah adalah sesuatu keyakinan (iman) tumbuh dari jiwa 
yang mendalam yang harus lalui oleh setiap orang untuk menjadi muslim.14 

 
12  Idris, Muhd Nu'man, and Nawawi Marhaban. "Hudud dalam Alquran; Historisitas dan 

Pengembangan Hukum Islam." Fathir: Jurnal Studi Islam 1.2 (2024): 212-223. 
 

13  Rizani, Rasyid, et al. "Istinbath Hukum Islam Masa Kenabian dan Sahabat: Sejarah, 
Karakteristik, dan Metode Ijtihad dalam Membentuk Hukum Islam." Indonesian Journal of Islamic 
Jurisprudence, Economic and Legal Theory 2.2 (2024): 619-644. 

14 Aziz, A. Saiful. "Posisi lembaga peradilan dalam sistem pengembangan hukum Islam." Syariati: 
Jurnal Studi Al-Qur'an dan Hukum 2.02 (2016): 285-298. 
 



 

10 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah 

Salah satu pengaruh utama ijtihad sahabat adalah terbentuknya pola 

berpikir hukum yang dinamis dan kontekstual. Sahabat tidak membatasi 
diri pada pemahaman literal teks, tetapi juga mempertimbangkan tujuan 
syariat (maqashid al-shari‘ah) dalam menetapkan hukum. Pola berpikir ini 

kemudian diwarisi oleh generasi tabi‘in dan ulama setelahnya, sehingga 
hukum Islam berkembang sebagai sistem yang mampu beradaptasi dengan 

perubahan zaman dan kondisi sosial yang beragam. Ijtihad sahabat juga 
berpengaruh besar dalam pembentukan metodologi hukum Islam. Cara 
sahabat menggali hukum dari Al-Qur’an dan Sunnah, serta menggunakan 

akal secara terkontrol, menjadi dasar bagi lahirnya ilmu ushul fikih. 
Prinsip- prinsip seperti qiyas, ijma’, dan istihsan yang berkembang 

kemudian, pada dasarnya berakar dari praktik ijtihad sahabat. Dengan 
demikian, ijtihad sahabat tidak hanya menghasilkan keputusan hukum 
praktis, tetapi juga meletakkan fondasi teoritis bagi disiplin keilmuan 

hukum Islam. 

Pengaruh ijtihad sahabat tampak jelas dalam munculnya perbedaan 

pendapat di kalangan ulama generasi berikutnya. Perbedaan ijtihad di 
antara sahabat menjadi contoh bahwa perbedaan pandangan dalam hukum 
Islam merupakan sesuatu yang wajar dan dapat diterima. Hal ini 

memberikan ruang toleransi dan fleksibilitas dalam memahami hukum 
Islam. Tradisi menerima perbedaan pendapat ini kemudian menjadi ciri 
khas perkembangan fikih Islam sepanjang sejarah. Ijtihad sahabat juga 

memengaruhi pembentukan pusat-pusat pemikiran hukum Islam di 
berbagai wilayah. Sahabat yang menetap di Madinah, Makkah, Kufah, 

Basrah, dan Syam membawa corak ijtihad masing-masing sesuai dengan 
kondisi sosial dan budaya setempat. Corak pemikiran ini kemudian 
berkembang menjadi mazhab-mazhab fikih regional pada masa tabi‘in. 

Dengan demikian, ijtihad sahabat menjadi faktor penting dalam lahirnya 
keragaman tradisi hukum Islam. 

Dalam konteks pemerintahan dan peradilan, ijtihad sahabat 
memberikan pengaruh nyata terhadap praktik hukum Islam. Kebijakan-
kebijakan hukum yang ditetapkan oleh parakhalifah dan sahabat 

terkemuka, seperti Umar bin Khattab dan Ali bin Abi Thalib, menjadi 
preseden penting dalam penerapan hukum Islam. Keputusan-keputusan 
tersebut sering dijadikan rujukan oleh para ulama dalam menetapkan 

hukum pada masa berikutnya, terutama dalam persoalan-persoalan publik 
dan kemasyarakatan. 

Pengaruh ijtihad sahabat juga terlihat dalam penekanan terhadap 
prinsip kemaslahatan. Banyak ijtihad sahabat yang mempertimbangkan 
manfaat dan mudarat bagi umat, sehingga hukum Islam tidak diterapkan 

secara kaku dan memberatkan. Prinsip ini kemudian dikembangkan lebih 
lanjut oleh para ulama ushul fikih dalam konsep maslahah mursalah dan 

maqashid al-shari‘ah. Dengan demikian, ijtihad sahabat menjadi inspirasi 
penting dalam pengembangan teori kemaslahatan dalam hukum Islam. 
Ijtihad seperti apa yang dimaksudkan diatas telah mengalami pergeseran 

bentuk. Dewasa ini produk ijtihad tidak hanya sebatas menjawab 
persoalan-persoalan dalam scope kecil perorangan yang dituangkan dalam 



 

11 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah 

tulisan- tulisan ataupun kitab-kitab fiqh sebagaimana ulama-ulama 

terdahulu, akan tetapi produk ijtihad didorong untuk masuk dalam tatanan 
legislasi menjadi hukum positif agar memiliki kekuatan hukum tetap yang 
mengikat.15 

Selain itu, ijtihad sahabat berperan dalam membentuk sikap kritis 
dan bertanggung jawab dalam penetapan hukum. Sahabat tidak segan 

untuk mengoreksi pendapat mereka sendiri apabila ditemukan dalil yang 
lebih kuat atau masukan dari sahabat lain. Sikap ilmiah ini menjadi 
teladan bagi para ulama setelahnya dalam melakukan ijtihad secara objektif 

dan terbuka. Tradisi ini memperkuat integritas dan kredibilitas keilmuan 
hukum Islam. Pengaruh ijtihad sahabat juga tampak dalam pembentukan 

etika berijtihad. Sahabat selalu menempatkan kejujuran ilmiah, kehati-
hatian, dan rasa tanggung jawab di hadapan Allah dalam setiap keputusan 
hukum. Etika ini kemudian diwariskan kepada generasi ulama setelahnya 

sebagai prinsip dasar dalam melakukan ijtihad. Dengan demikian, ijtihad 
tidak dipahami sekadar sebagai aktivitas intelektual, tetapi juga sebagai 
amanah moral dan spiritual. 

Dalam perkembangan mazhab fikih, ijtihad sahabat menjadi sumber 
rujukan utama bagi para imam mazhab. Pendapat dan praktik sahabat 

sering dijadikan dasar dalam merumuskan kaidah-kaidah fikih dan metode 
pengambilan hukum. Hal ini menunjukkan bahwa ijtihad sahabat memiliki 
legitimasi yang kuat dan pengaruh jangka panjang dalam struktur hukum 

Islam. Tanpa ijtihad sahabat, perkembangan mazhab fikih tidak akan 
memiliki pijakan historis yang kokoh. Dengan demikian, dapat disimpulkan 

bahwa ijtihad sahabat memberikan pengaruh yang sangat luas dan 
mendalam terhadap perkembangan hukum Islam selanjutnya. Ijtihad 
mereka membentuk metodologi hukum, menumbuhkan tradisi perbedaan 

pendapat, memperkuat prinsip kemaslahatan, serta menjadi rujukan utama 
bagi ulama dan mazhab fikih. Pengaruh tersebut menunjukkan bahwa 
ijtihad sahabat merupakan elemen kunci dalam dinamika dan 

keberlanjutan hukum Islam sepanjang sejarah. 

Kesimpulan 

Berdasarkan kajian yang dilakukan, dapat disimpulkan bahwa para 

sahabat Nabi Muhammad SAW memiliki peran yang sangat strategis dalam 
pengembangan hukum Islam pada masa awal. Mereka tidak hanya 
berperan sebagai penyampai wahyu dan Sunnah secara transmisi, tetapi 

juga sebagai penafsir, pengambil keputusan hukum, dan pelaksana praktik 
peradilan. Melalui metode-metode seperti ijtihad, qiyas, ijma’, pertimbangan 
kemaslahatan, dan pengakuan terhadap kebiasaan masyarakat (‘urf), para 

sahabat mampu menetapkan hukum yang relevan dengan kondisi sosial 
pada masa itu. Perbedaan pendapat di antara mereka justru memperkaya 

khazanah pemikiran hukum Islam, menunjukkan fleksibilitas, dinamika 
intelektual, dan kemampuan adaptasi terhadap tantangan zaman. 

 
15 Nasir, Muhammad, and Ahlul Badri. "Ijtihad Dan Pengembangan Hukum Islam Di Aceh." 

Politica: Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 9 (2022). 
 



 

12 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah 

Lebih jauh, kontribusi sahabat dalam pengembangan hukum Islam 

memberikan dasar metodologis bagi generasi tabi‘in dan ulama setelahnya. 
Ijtihad sahabat menjadi rujukan penting dalam pembentukan kaidah fikih, 
pengembangan ilmu ushul fiqh, serta lahirnya berbagai mazhab hukum 

Islam. Praktik mereka menekankan keseimbangan antara teks dan konteks, 
kepedulian terhadap kemaslahatan umat, serta tanggung jawab moral 

dalam pengambilan keputusan hukum. Dengan demikian, peran sahabat 
bersifat multidimensional dan berpengaruh jangka panjang, menjadikan 
mereka sebagai aktor utama yang membentuk fondasi hukum Islam yang 

kokoh, dinamis, dan relevan sepanjang sejarah. 

 

 

 

Daftar Pustaka 

 

 
Ahmad Mu'is, Sainawi, et al. "Sejarah Pertumbuhan Fiqh Pada Masa 

Rasulullah, Sahabat, Hingga Kontemporer." Journal of Religion and 
Social Community| E-ISSN: 3064- 0326 1.2 (2024): 89-93. 

Aziz, A. Saiful. "Posisi lembaga peradilan dalam sistem pengembangan 
hukum Islam." Syariati: Jurnal Studi Al-Qur'an dan Hukum 2.02 
(2016): 285-298. 

Bahriyah, Amalina Zukhrufatul, Ahmad Mahrus, and Moh Mujibur 

Rohman. "Periodisasi Hukum Islam (Meneropong Praktik Hukum 
Islam Pada Masa Awal Islam dan Realisasinya di Indonesia)." 

ASASI: Journal of Islamic Family Law 3.2 (2023): 135-56.  
Darna, Andi. "Perkembangan Hukum Islam Di Indonesia: Konsep Fiqih 

Sosial dan Implementasinya dalam Hukum Keluarga." El-Usrah: 
Jurnal Hukum Keluarga 4.1 (2021): 90-107. 

Idris, Muhd Nu'man, and Nawawi Marhaban. "Hudud dalam Alquran; 

Historisitas dan Pengembangan Hukum Islam." Fathir: Jurnal Studi 
Islam 1.2 (2024): 212-223. 

Kaharuddin, Kaharuddin, and Syafruddin Syafruddin. "Peran Sahabat 

Dalam Merekostruksi Keberadaan Hadis Nabi Muhammad Saw." 
TAJDID: Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan 1.2 (2017): 

252-260. 

Maimun, Ach. "Memperkuat’Urf dalam Pengembangan Hukum Islam." Al-
Ihkam: Jurnal Hukum & Pranata Sosial 12.1 (2017): 22-41. 

Mulyati, Mumung. "Kontribusi MUI dalam Pengembangan dan Penerapan 
Hukum Islam di Indonesia." Al-Mashlahah Jurnal Hukum Islam dan 
Pranata Sosial 7.01 (2019): 83- 100. 

Nasir, Muhammad, and Ahlul Badri. "Ijtihad Dan Pengembangan Hukum 
Islam Di Aceh." Politica: Jurnal Hukum Tata Negara dan Politik Islam 
9 (2022). 

Rahman, Pathur. "Sejarah Perkembangan dan Pembaharuan Hukum Islam." 



 

13 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah 

MUDABBIR Journal Research and Education Studies 5.1 (2025): 48-

61. 

Rizani, Rasyid, et al. "Istinbath Hukum Islam Masa Kenabian dan Sahabat: 
Sejarah, Karakteristik, dan Metode Ijtihad dalam Membentuk Hukum 
Islam." Indonesian Journal of Islamic Jurisprudence, Economic and 
Legal Theory 2.2 (2024): 619-644. 

Rosyidah, Aisyatur, Nur Kholis, and Jannatul Husna. "Periodisasi Hadis dari 
Masa ke Masa (Analisis Peran Sahabat dalam Transmisi Hadis Nabi 
Saw)." Islamadina: Jurnal Pemikiran Islam 22.2 (2021): 137-150. 

Sabir, Muhammad, and Agus Muchsin. "Urgensi Fiqh Sahabat terhadap 
Konstruksi Metodologi Hukum Islam." Al-'Adl 12.2 (2019): 167-179. 

Suherli, Ian Rakhmawan, Hasan Bisri, and Nurul Rahmah Kusuma. 
"Stagnasi dan kemunduran ushul fiqih: Faktor penyebab, peran 

tokoh dan upaya pengembangan." Equality: Journal of Islamic Law 
(EJIL) 2.1 (2024): 32-48. 

Syuhadak, Faridatus. "Urgensi Fatwa Dalam Perkembangan Hukum Islam." 
De Jure: Jurnal Hukum dan Syar'iah 5.2 (2013). 


