M *
él.lmngmah, VRl SN e -

https:/ /journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

Jurnal Hukum dan Humaniora

RELEVANSI TARIKH TASYRI’ TERHADAP
PENERAPAN HUKUM ISLAM DI
INDONESIA: SEBUAH KAJIAN HISTORIS
DAN NORMATIF

Mhd Daffa Zaidan Rizqy
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara
Email: Mhddaffazaidanrizqy@gmail.com

Putri Nayla Khairuna Lubis
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara
Email: putrinklbs@gmail.com

Nur Aliyah Siregar
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara
Email: nuraliyahsiregar9@gmail.com

Isma Khoiriyah
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara
Email: Ismahasibuanl5@gmail.com

M. Nur Fadly

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara
Email: muhammadnurflady@gmail.com

Received: Accepted:

Abstract:This research examines the relevance of Tarikh Tasyri'
principles to the application of Islamic law in contemporary Indonesia.
Tarikh Tasyri' is a discipline that studies the history of the formation
and development of Islamic law from the prophetic era to the modern
age. Using a descriptive qualitative approach through library research,
this study analyzes how fundamental principles in Tarikh Tasyri',
such as tadarruj (gradualism), contextual ijtihad, and the role of
political authority, can be applied in the context of modern Indonesia
which is plural and democratic. The research findings indicate that
the historical development of Islamic law acceptance in Indonesia
occurred gradually, starting from the era of Nusantara sultanates,
facing restrictions during the colonial period through reception theory,
to post-independence integration through various regulations such as
the Marriage Law of 1974, expansion of Religious Court authority, and
the compilation of Islamic Law. The integration of Islamic law into the
national legal system proves that sharia can operate in harmony with
the principles of Pancasila and the 1945 Constitution. This research
concludes that understanding Tarikh Tasyri' provides an important
foundation for the development of Islamic law in Indonesia that is

167 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Va1, No., 2025
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah
mailto:Mhddaffazaidanrizqy@gmail.com
mailto:putrinklbs@gmail.com
mailto:nuraliyahsiregar9@gmail.com
mailto:Ismahasibuan15@gmail.com
mailto:muhammadnurflady@gmail.com

moderate, inclusive, and responsive to contemporary challenges such
as sharia economics, fintech, productive waqf, and digital zakat.

Keywords: Tarikh Tasyri', Islamic Law, Sharia Legislation, Legal Integration,
Indonesia

Pendahuluan

Perkembangan hukum Islam sejak masa Nabi Muhammad
hingga era modern menunjukkan bahwa syariat memiliki sifat
yang lentur dan mampu menyesuaikan diri dengan perubahan
masyarakat. Sepanjang sejarah Islam, hukum-hukum syariat
tidak muncul secara tiba-tiba, tetapi berkembang melalui proses
yang bertahap sesuai kebutuhan umat pada masanya. Cabang
ilmu yang mempelajari proses historis ini disebut Tarikh Tasyri’.
Melalui kajian ini, kita dapat melihat bagaimana ayat-ayat
hukum diturunkan secara perlahan sesuai kondisi sosial
masyarakat Arab saat itu. Contoh yang paling jelas adalah
pengharaman khamar, yang dilakukan melalui beberapa tahap
agar masyarakat tidak merasa terbebani secara mendadak. Pada
masa setelah Rasulullah, terutama pada periode Khulafa’
Rasyidin dan pembentukan mazhab-mazhab fikih, hukum Islam
terus berkembang melalui ijtihad dan penyusunan ilmu fikih
secara sistematis.

Indonesia sebagai negara dengan penduduk Muslim
terbesar di dunia memiliki sejarah yang panjang dalam
penerapan hukum Islam. Sejak masa kerajaan-kerajaan Islam
seperti Samudera Pasai, Demak, dan Aceh Darussalam, syariat
telah menjadi dasar pemerintahan dan kehidupan sosial
masyarakat. Namun, pada masa kolonial Belanda, ruang gerak
hukum Islam dibatasi melalui teori resepsi. Setelah Indonesia
merdeka, hukum Islam kembali memperoleh tempat melalui

berbagai peraturan nasional, seperti Undang-Undang
Perkawinan Tahun 1974, perluasan kewenangan Peradilan
Agama, dan penyusunan Kompilasi Hukum Islam.

Perkembangan ini menunjukkan bahwa penerapan hukum Islam
di Indonesia selalu berlangsung secara bertahap dan
menyesuaikan dengan perkembangan politik serta kebutuhan
masyarakat.

Dalam konteks Indonesia modern yang majemuk dan
demokratis, muncul pertanyaan penting mengenai bagaimana
prinsip-prinsip dalam Tarikh Tasyri’ dapat diterapkan secara
tepat. Tantangan utamanya adalah bagaimana menyesuaikan
prinsip historis seperti pentahapan hukum, ijtihad yang
kontekstual, serta peran pemerintah dengan struktur hukum
nasional dan realitas keberagaman masyarakat Indonesia. Hal ini

168 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Val.I, No., 2025
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

semakin penting karena Indonesia kini menghadapi banyak isu
baru seperti ekonomi syariah, teknologi finansial berbasis
syariah, wakaf produktif, dan digitalisasi zakat. Oleh karena itu,
kajian mengenai relevansi prinsip-prinsip Tarikh Tasyri’ dalam
sistem hukum nasional diperlukan agar penerapan syariat dapat
berjalan sejalan dengan konstitusi, menghargai kemajemukan
masyarakat, dan tetap menjawab kebutuhan zaman.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan  pendekatan  kualitatif
deskriptif, yaitu pendekatan yang bertujuan menggambarkan,
menganalisis, dan memahami fenomena secara mendalam
melalui penelusuran data konseptual dan historis tanpa
menggunakan perhitungan statistik. Pendekatan ini dipilih
karena objek kajian berkaitan dengan perkembangan Tarikh
Tasyri’ dan penerapan hukum Islam dalam konteks Indonesia,
yang secara metodologis memerlukan penelusuran makna,
pemahaman tekstual, dan analisis interpretatif terhadap sumber-
sumber hukum Islam klasik maupun modern. Pendekatan ini
juga memungkinkan peneliti menggambarkan relevansi prinsip-
prinsip Tarikh Tasyri’ dengan realitas hukum nasional secara
komprehensif sesuai karakter penelitian normatif-historis.

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah studi
kepustakaan (library research). Data dikumpulkan melalui
penelusuran literatur yang relevan, meliputi kitab-kitab Tarikh
Tasyri’ seperti karya Abu Zahrah dan Abdul Wahhab Khallaf,
literatur pemikiran hukum Islam kontemporer seperti tulisan
Wael B. Hallaq, serta sumber akademik mengenai sejarah hukum
Islam di Indonesia sebagaimana diteliti oleh Azyumardi Azra dan
Nadirsyah Hosen. Selain itu, regulasi nasional seperti Undang-
Undang Perkawinan, Undang-Undang Peradilan Agama, Undang-
Undang Perbankan Syariah, serta Kompilasi Hukum Islam (KHI)
turut dijadikan rujukan utama untuk menelaah integrasi hukum
Islam ke dalam sistem hukum nasional.

Analisis data dilakukan dengan teknik analisis isi (content
analysis), yaitu menganalisis konsep, argumen, serta pola
pemikiran yang terdapat dalam literatur terkait. Data dari
berbagai sumber diklasifikasikan berdasarkan tema, seperti
perkembangan historis syariat, prinsip-prinsip Tarikh Tasyri’,
dinamika legislasi syariah di Indonesia, dan integrasi hukum
Islam dalam sistem hukum nasional. Setiap tema kemudian
dianalisis secara deskriptif untuk menemukan hubungan
konseptual antara perkembangan hukum Islam pada masa
klasik dan penerapannya dalam konteks modern Indonesia.

Hasil Dan Pembahasan
A. Konsep Dasar Tarikh Tasyri’ dan Perkembangan Legislasi

169 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Val.I, No., 2025
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

Hukum Islam

Tarikh Tasyri’ merupakan disiplin ilmu yang mengkaji perjalanan
historis pembentukan hukum Islam sejak masa kenabian hingga era
modern. Ilmu ini menguraikan bagaimana aturan-aturan syariat lahir,
mengalami perkembangan, serta berubah mengikuti dinamika masyarakat
muslim di berbagai periode. Pada masa Rasulullah, hukum Islam
bersumber langsung dari wahyu Al-Qur’an dan sunnah sebagai pedoman
yang responsif terhadap realitas sosial Arab. Banyak ketentuan hukum
pada masa ini diturunkan secara bertahap, sebagaimana terlihat dalam
proses pengharaman khamar yang dilakukan melalui beberapa fase agar
dapat diterima secara gradual oleh masyarakat.!

Memasuki periode Khulafa’ Rasyidin, hukum Islam berhadapan
dengan konteks baru akibat meluasnya wilayah kekuasaan Islam dan
semakin kompleksnya persoalan masyarakat. Hal ini mendorong para
khalifah dan sahabat untuk melakukan ijtihad, terutama dalam kasus-
kasus yang tidak memiliki petunjuk tekstual yang langsung. Tokoh seperti
Abdul Wahhab Khallaf menegaskan bahwa periode ini menandai
pentingnya rasionalitas dan ijtihad kolektif dalam pengembangan hukum
Islam, sehingga syariat dapat memberikan jawaban terhadap tantangan
sosial yang terus berubah.2

Pada era pembentukan mazhab, hukum Islam mulai tersusun secara
lebih sistematis melalui kodifikasi fikih dan perumusan metodologi ushul
figh. Tokoh seperti Wael B. Hallag menjelaskan bahwa perkembangan
historis ini menunjukkan sifat syariat yang adaptif dan tidak statis.3
Pemahaman historis semacam ini menjadi penting bagi konteks negara
modern seperti Indonesia, karena menunjukkan bahwa penerapan hukum
Islam harus mempertimbangkan kondisi masyarakat yang plural, struktur
hukum yang kompleks, serta kebutuhan untuk menafsirkan syariat secara
kontekstual.

B. Perkembangan Penerimaan Hukum Islam di Indonesia Secara
Historis

Sejarah penerimaan hukum Islam di Indonesia berkaitan erat dengan
perkembangan intelektual dan sosial masyarakat Nusantara. Penelitian
Azyumardi Azra menunjukkan bahwa jaringan ulama Nusantara telah
berinteraksi dengan pusat-pusat keilmuan di Timur Tengah sejak abad ke-
13, sehingga memperkuat pembentukan tradisi hukum Islam di
Nusantara.* Pada masa kerajaan-kerajaan Islam seperti Samudera Pasai,

1 Abu Zahrah, Tarikh al-Tasyri’ al-Islami (Kairo: Dar al-Fikr al-Arabi, t.t.), penjelasan
tentang perkembangan hukum pada masa Nabi.

2 Abdul Wahhab Khallaf, Ilmu Ushul Figh (Kairo: Dar al-Qalam, 1978), konsep rasionalitas
ijtihad pada masa sahabat.

3 Wael B. Hallaq, The Origins and Evolution of Islamic Law (Cambridge: Cambridge
University Press, 2005), 10-12.

4 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama: Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII-
XVIII (Bandung: Mizan, 1994), 21-45.

170 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Val.I, No., 2025
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

Demak, dan Aceh Darussalam, prinsip-prinsip syariat telah menjadi dasar
penyelenggaraan pemerintahan, termasuk dalam bidang perdagangan,
peradilan, serta urusan keluarga dan kewarisan.

Situasi berubah ketika kolonialisme Belanda mulai menguasai
Indonesia. Melalui teori receptie yang dipopulerkan Snouck Hurgronje,
hukum Islam dipersempit penggunaannya dengan ketentuan bahwa ia
hanya dapat berlaku jika diterima oleh hukum adat. Menurut Mahfud MD,
kebijakan ini merupakan bagian dari strategi politik kolonial untuk
melemahkan posisi syariat dalam struktur sosial masyarakat.> Setelah
Indonesia merdeka, paradigma ini ditinggalkan melalui gagasan receptie
exit, yang menegaskan bahwa hukum Islam memiliki kedudukan mandiri
tanpa bergantung pada legitimasi adat.

Perkembangan tersebut tercermin dalam berbagai kebijakan hukum
setelah kemerdekaan. Negara kemudian memasukkan prinsip-prinsip
syariat ke dalam regulasi nasional, seperti Undang-Undang Perkawinan
1974, Undang-Undang Peradilan Agama 1989 (yang diperkuat melalui
revisi 2000), serta lahirnya Kompilasi Hukum Islam tahun 1991. Aceh
memperoleh kekhususan lebih lanjut melalui Undang-Undang Nomor 11
Tahun 2006, yang memberikan dasar bagi penerapan ganun syariah.
Menurut Nadirsyah Hosen, rangkaian perkembangan ini membuktikan
bahwa penerimaan hukum Islam di Indonesia berlangsung secara
bertahap, mengikuti dinamika sosial-politik dan kebutuhan masyarakat
yang berkembang.®
C. Relevansi Prinsip-Prinsip Tarikh Tasyri’ terhadap Penerapan
Hukum Islam di Indonesia

1. Prinsip Tadarruj (Bertahap) dalam Pembentukan Regulasi

Salah satu prinsip fundamental dalam sejarah pembentukan
hukum Islam (Tarikh Tasyri’) adalah penerapan aturan secara bertahap.
Dalam catatan sejarah, banyak ketentuan syariat diturunkan melalui
proses gradual agar masyarakat tidak mengalami kejutan normatif dan
dapat beradaptasi secara perlahan. Contoh yang paling sering dikutip
adalah pengharaman khamar, yang dilakukan melalui beberapa fase
edukasi sebelum pelarangan final diberlakukan. Prinsip bertahap ini
juga tampak jelas dalam pengembangan hukum Islam di Indonesia, di
mana syariat tidak langsung diterapkan secara menyeluruh, tetapi
melalui proses bertahap sesuai kebutuhan masyarakat dan konteks
kebangsaan. Perkembangan kewenangan Peradilan Agama merupakan
ilustrasi nyata: pada awalnya cakupan kewenangannya sangat sempit,
namun melalui Undang-Undang Nomor 3 Tahun 2006, peradilan ini
diberi otoritas lebih luas mencakup perkara ekonomi syariah, waris,
hibah, dan wakaf. Demikian pula, penyusunan Kompilasi Hukum Islam
(KHI) merupakan bentuk kodifikasi fikih nasional yang disusun secara

5 Mahfud MD, Politik Hukum di Indonesia (Jakarta: LP3ES, 1998), 55-60.
6 Nadirsyah Hosen, “Shari’a and Constitutional Reform in Indonesia,” journal of
Indonesian Islam, Vol. 2, No. 2 (2008), 345-348.

171 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Va1, No., 2025
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

bertahap, selaras dengan kebutuhan hukum masyarakat dan prinsip
maslahat sebagaimana dikemukakan oleh Abdul Wahhab Khallaf.”

2. Prinsip Ijtihad Kontekstual dalam Pembentukan Hukum

Dalam khazanah Tarikh Tasyri’, ijtihad merupakan instrumen
penting untuk menjawab persoalan baru yang tidak disebutkan secara
eksplisit dalam teks-teks primer syariat. Pada masa sahabat, metode
ijtihad digunakan wuntuk menghadapi permasalahan sosial yang
berkembang seiring meluasnya komunitas Muslim. Wael B. Hallaq
menegaskan bahwa di era modern, ijtihad tidak lagi hanya dilakukan
oleh individu, tetapi juga melalui lembaga resmi seperti institusi fatwa
dan negara.8 Dalam konteks Indonesia, ijtihad kontekstual menjadi
sangat penting agar nilai-nilai syariat dapat diselaraskan dengan realitas
masyarakat yang majemuk. Karena itu, lembaga seperti Majelis Ulama
Indonesia (MUI) memainkan peran sentral dalam menetapkan fatwa-
fatwa yang relevan dengan isu-isu kontemporer, termasuk ekonomi
syariah, transaksi digital, fintech, wakaf produktif, dan zakat digital.
Selain itu, model fikih sosial yang dikembangkan oleh Nahdlatul Ulama
serta gagasan fikih peradaban memberikan gambaran bagaimana ijtihad
dapat disesuaikan dengan kebutuhan kebangsaan dan dinamika
zaman.?

3. Peran Otoritas Politik dalam Legislasi Syariah

Sejarah Tarikh Tasyri’ menunjukkan bahwa kekuasaan politik,
seperti khalifah dan qadhi, memainkan peran besar dalam
pembentukan dan penerapan hukum melalui konsep siyasah
syariyyah. Abu Zahrah menjelaskan bahwa keterlibatan otoritas
negara sangat diperlukan agar hukum dapat ditegakkan secara adil,
teratur, dan sesuai kebutuhan masyarakat.!© Dalam konteks negara
modern, peran otoritas tersebut diwujudkan melalui lembaga legislatif
dan eksekutif yang menyusun peraturan perundang-undangan dan
kebijakan publik yang mengakomodasi nilai-nilai syariah tanpa
mengabaikan prinsip demokrasi dan konstitusi. Di Indonesia, hal ini
tercermin dalam berbagai regulasi seperti Undang-Undang
Perkawinan Tahun 1974, perluasan kewenangan Peradilan Agama
melalui Undang-Undang Nomor 3 Tahun 2006, penyusunan Kompilasi
Hukum Islam (KHI), hingga penerapan qanun syariah di Aceh.
Sebagaimana dijelaskan oleh Nadirsyah Hosen, berbagai regulasi
tersebut membuktikan bahwa penerapan prinsip-prinsip syariah di
Indonesia merupakan bagian dari proses politik hukum nasional yang

7 Abdul Wahhab Khallaf, Masadir al-Tasyri’ al-Islami (Kairo: Dar al-Fikr, 1972), konsep
maslahat dalam hukum.

8 Wael B. Hallaq, A History of Islamic Legal Theories (Cambridge: Cambridge University
Press, 1997), 110-115.

9 Majelis Ulama Indonesia, Himpunan Fatwa MUI (Jakarta: Erlangga, 2011), fatwa
ekonomi dan digital.

10 Abu Zahrah, Tarikh al-Tasyri’ al-Islami, pembahasan siyasah syar‘iyyah.

172 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Val.I, No., 2025
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

tetap menghargai keberagaman dan kerangka konstitusional.l!
Dengan demikian, otoritas politik berfungsi sebagai penghubung
antara ajaran syariat, dinamika sosial, dan kebutuhan sistem hukum
modern.

D. Integrasi Hukum Islam ke Dalam Sistem Hukum Nasional

Integrasi hukum Islam dalam sistem hukum Indonesia
berlangsung dalam kerangka pluralisme hukum yang menjadi ciri khas
tata hukum nasional. Mahfud MD menyatakan bahwa tiga pilar utama
pembentuk hukum Indonesia hukum adat, hukum Barat, dan hukum
Islam tidak berdiri secara terpisah, tetapi saling berinteraksi untuk
membentuk sistem hukum yang komprehensif.12 Dalam kerangka ini,
hukum Islam memiliki peran penting terutama dalam bidang hukum
keluarga, waris, perdata agama, serta ekonomi syariah.

Proses integrasi tersebut tercermin dalam berbagai regulasi yang
mengakomodasi nilai-nilai syariat. Peradilan Agama, misalnya, telah
diberi kewenangan menangani perkara waris, wakaf, zakat, hibah, serta
ekonomi syariah melalui Undang-Undang Peradilan Agama. Dalam
sektor keuangan, Undang-Undang Nomor 21 Tahun 2008 menjadi
dasar hukum bagi perbankan syariah di Indonesia.l3 Regulasi lainnya
seperti Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2011 tentang Pengelolaan
Zakat dan ketentuan hukum terkait wakaf produktif menunjukkan
bahwa nilai syariah mulai terinstitusionalisasi dalam berbagai sektor
hukum nasional.14

Integrasi normatif tersebut memperlihatkan bahwa syariat dapat
berjalan seiring dengan prinsip-prinsip negara modern selama
dipahami dalam  bingkai  kemaslahatan, pluralisme, dan
konstitusionalitas. Dengan demikian, hukum Islam tidak diposisikan
sebagai sistem yang berdiri sendiri, tetapi sebagai salah satu komponen
yang memperkaya dan memperkuat struktur hukum nasional.
Integrasi yang bersifat dialogis dan harmonis ini memungkinkan
hukum Islam berkembang sesuai dengan dinamika masyarakat
Indonesia yang beragam.!5

E. Implikasi Normatif dan Historis Tarikh Tasyri’ terhadap Arah
Penerapan Hukum Islam di Indonesia
Pemahaman terhadap sejarah Tarikh Tasyri’ memberikan
landasan penting untuk melihat bagaimana hukum Islam dapat
diterapkan dalam konteks Indonesia. Sejarah legislasi Islam
menunjukkan bahwa syariat bersifat dinamis, adaptif, dan selalu

11 Nadirsyah Hosen, Islam Yes, Khilafah No! (Jakarta: Mizan, 2019), bagian politik hukum
syariah di Indonesia.

12 Mahfud MD, Membangun Politik Hukum, Menegakkan Konstitusi (Jakarta: Rajawali
Press, 2010), 75-80.

13 Undang-Undang Nomor 21 Tahun 2008 tentang Perbankan Syariah.

14 Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2011 tentang Pengelolaan Zakat.

15 Kompilasi Hukum Islam (Instruksi Presiden Nomor 1 Tahun 1991).

173 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Val.I, No., 2025
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

berinteraksi dengan perkembangan sosial. Oleh karena itu, penerapan
hukum Islam di Indonesia tidak dapat dilakukan secara tekstual
semata, tetapi harus mempertimbangkan keragaman budaya, adat, dan
kebutuhan masyarakat modern. Konsep dynamic interpretation
membantu mengarahkan pemahaman bahwa syariat selalu menyatu
dengan realitas sosial-historisnya.16

Pelajaran historis lainnya adalah pentingnya proses kodifikasi
hukum. Pada masa klasik, ulama menyusun karya-karya fikih secara
sistematis untuk memastikan konsistensi dan kepastian hukum. Pola
tersebut kini tercermin dalam berbagai regulasi Indonesia seperti
Kompilasi Hukum Islam (KHI), Undang-Undang Peradilan Agama, serta
peraturan mengenai zakat, wakaf, dan ekonomi syariah. Kodifikasi
tersebut harus terus diperbarui agar mampu menjawab isu-isu
kontemporer seperti wakaf digital, zakat produktif, fintech syariah, dan
perlindungan anak pada konteks keluarga modern.!”

Sejarah tasyri’ juga menunjukkan bahwa syariat dapat berjalan
seiring dengan prinsip-prinsip dasar negara seperti Pancasila. Nilai
keadilan, kemanusiaan, dan kemaslahatan yang terdapat dalam syariat
memiliki keselarasan dengan nilai moral dalam UUD 1945. Karena itu,
penerapan hukum Islam di Indonesia diarahkan bukan untuk
mengganti sistem hukum nasional, tetapi memperkuatnya melalui
nilai-nilai etis yang konstruktif. Dengan landasan historis ini,
perkembangan hukum Islam di Indonesia berpotensi terus bergerak ke
arah yang moderat, inklusif, dan responsif terhadap tantangan
zaman.18

Kesimpulan

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa prinsip-prinsip dalam
Tarikh Tasyri’ memiliki peran penting dalam memahami dan
mengembangkan penerapan hukum Islam di Indonesia masa kini. Sejarah
lahirnya syariat memperlihatkan bahwa hukum Islam sejak awal bersifat
fleksibel dan mampu berkembang sesuai kebutuhan masyarakat. Prinsip-
prinsip seperti pentahapan (tadarruj), ijtihad yang menyesuaikan konteks,
serta peran pemerintah dalam pengaturan hukum merupakan bagian dari
proses historis yang dapat diterapkan juga dalam sistem hukum Indonesia
modern. Sejarah penerimaan hukum Islam di Indonesia pun mengalami
proses yang bertahap, mulai dari masa kerajaan Islam, pembatasan pada
masa kolonial, hingga integrasi formal setelah kemerdekaan melalui
berbagai peraturan seperti Undang-Undang Perkawinan 1974, perluasan
kewenangan Peradilan Agama, KHI, serta regulasi di bidang ekonomi
syariah, zakat, dan wakaf. Semua perkembangan tersebut menunjukkan

16 Wael B. Hallaq, Shari’a: Theory, Practice, Transformations (Cambridge University Press,
2009), 250-265 (dynamic interpretation).

17 Kompilasi Hukum Islam (Instruksi Presiden Nomor 1 Tahun 1991).

18 [bid.

174 | Rayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Va1, No., 2025
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

bahwa hukum Islam dapat berjalan harmonis dengan prinsip negara
modern, termasuk Pancasila dan UUD 1945, serta turut memperkaya
sistem hukum nasional melalui nilai keadilan dan kemaslahatan.

Berdasarkan temuan ini, dapat disimpulkan bahwa pemahaman
terhadap Tarikh Tasyri’ penting untuk memperkuat pengembangan hukum
Islam di Indonesia yang lebih moderat, inklusif, dan sesuai kebutuhan
zaman. Penerapan hukum Islam di Indonesia harus dilakukan dengan
memperhatikan keragaman budaya, adat, serta dinamika masyarakat
modern, tanpa meninggalkan nilai dasar syariat. Peran lembaga seperti
Majelis Ulama Indonesia dalam menetapkan fatwa yang relevan dengan isu-
isu kontemporer, serta peran negara dalam menyusun regulasi,
menunjukkan bahwa ijtihad dan kebijakan politik tetap dibutuhkan untuk
menghadapi tantangan baru seperti perkembangan ekonomi syariah,
teknologi finansial, wakaf produktif, dan zakat digital. Dengan pembaruan
regulasi yang berkelanjutan, ijtihad kolektif melalui lembaga resmi, dan
penerapan syariat secara bertahap, hukum Islam dapat terus memberikan
kontribusi positif bagi sistem hukum nasional yang adil, adaptif, dan sesuai
dengan realitas masyarakat Indonesia yang majemuk.

Daftar Pustaka

Abdul Wahhab Khallaf. Iimu Ushul Figh. Kairo: Dar al-Qalam, 1978.

Abdul Wahhab Khallaf. Masadir al-Tasyri’ al-Islami. Kairo: Dar al-Fikr,
1972.

Abu Zahrah. Tarikh al-Tasyri’ al-Islami. Kairo: Dar al-Fikr al-Arabi, t.t.

Artikel Jurnal

Azyumardi Azra. Jaringan Ulama: Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara
Abad XVII-XVIII. Bandung: Mizan, 1994.

Hallag Wael B. Shari’a: Theory, Practice, Transformations. Cambridge:
Cambridge University Press, 2009.

Hallaq, Wael B. A History of Islamic Legal Theories. Cambridge: Cambridge
University Press, 1997.

Hallaq, Wael B. The Origins and Evolution of Islamic Law. Cambridge:
Cambridge University Press, 2005.

Hosen, Nadirsyah. “Shari’a and Constitutional Reform in Indonesia.”
Journal of Indonesian Islam 2, no. 2 (2008): 345-361.

Indonesia. Undang-Undang Nomor 21 Tahun 2008 tentang Perbankan

Syariah.

Indonesia. Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2011 tentang
Pengelolaan Zakat.
Indonesia. Undang-Undang Nomor 3 Tahun 2006 tentang
Peradilan Agama.

Indonesia. Instruksi Presiden Nomor 1 Tahun 1991 tentang
Kompilasi Hukum Islam (KHI).
Mahfud MD. Membangun Politik Hukum, Menegakkan Konstitusi. Jakarta:

175 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Val.I, No., 2025
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

Rajawali Press, 2010.
Mahfud MD. Politik Hukum di Indonesia. Jakarta: LP3ES, 1998.
Majelis Ulama Indonesia. Himpunan Fatwa MUI Jakarta: Erlangga, 2011.
Nadirsyah Hosen. Islam Yes, Khilafah No!. Jakarta: Mizan, 2019.
Peraturan Perundang-undangan

176 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Val.I, No., 2025
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

