
 

167 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 
  

El b a y y i n a h: 
Jurnal Hukum dan Humaniora 

  
Vol. 01. No. 01, 2025 
E-ISSN: xxxx – xxxx 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 

 
RELEVANSI TARIKH TASYRI’ TERHADAP 

PENERAPAN HUKUM ISLAM DI 
INDONESIA: SEBUAH KAJIAN HISTORIS 

DAN NORMATIF 

Mhd Daffa Zaidan Rizqy 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara 

Email: Mhddaffazaidanrizqy@gmail.com 
 

Putri Nayla Khairuna Lubis 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara 

Email: putrinklbs@gmail.com 
 

Nur Aliyah Siregar 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara 

Email: nuraliyahsiregar9@gmail.com 
 

Isma Khoiriyah 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara 

Email: Ismahasibuan15@gmail.com 
 

M. Nur Fadly 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara 

Email: muhammadnurflady@gmail.com 

 

 

Abstract:This research examines the relevance of Tarikh Tasyri' 

principles to the application of Islamic law in contemporary Indonesia. 
Tarikh Tasyri' is a discipline that studies the history of the formation 

and development of Islamic law from the prophetic era to the modern 

age. Using a descriptive qualitative approach through library research, 

this study analyzes how fundamental principles in Tarikh Tasyri', 

such as tadarruj (gradualism), contextual ijtihad, and the role of 
political authority, can be applied in the context of modern Indonesia 

which is plural and democratic. The research findings indicate that 

the historical development of Islamic law acceptance in Indonesia 

occurred gradually, starting from the era of Nusantara sultanates, 

facing restrictions during the colonial period through reception theory, 

to post-independence integration through various regulations such as 
the Marriage Law of 1974, expansion of Religious Court authority, and 

the compilation of Islamic Law. The integration of Islamic law into the 

national legal system proves that sharia can operate in harmony with 

the principles of Pancasila and the 1945 Constitution. This research 

concludes that understanding Tarikh Tasyri' provides an important 

foundation for the development of Islamic law in Indonesia that is 

Received: Accepted: 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah
mailto:Mhddaffazaidanrizqy@gmail.com
mailto:putrinklbs@gmail.com
mailto:nuraliyahsiregar9@gmail.com
mailto:Ismahasibuan15@gmail.com
mailto:muhammadnurflady@gmail.com


 

168 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 
  

moderate, inclusive, and responsive to contemporary challenges such 
as sharia economics, fintech, productive waqf, and digital zakat. 

 

Keywords: Tarikh Tasyri', Islamic Law, Sharia Legislation, Legal Integration, 

Indonesia 

 

 
Pendahuluan 
 

Perkembangan hukum Islam sejak masa Nabi Muhammad 
hingga era modern menunjukkan bahwa syariat memiliki sifat 

yang lentur dan mampu menyesuaikan diri dengan perubahan 
masyarakat. Sepanjang sejarah Islam, hukum-hukum syariat 

tidak muncul secara tiba-tiba, tetapi berkembang melalui proses 
yang bertahap sesuai kebutuhan umat pada masanya. Cabang 
ilmu yang mempelajari proses historis ini disebut Tarikh Tasyri’. 
Melalui kajian ini, kita dapat melihat bagaimana ayat-ayat 
hukum diturunkan secara perlahan sesuai kondisi sosial 

masyarakat Arab saat itu. Contoh yang paling jelas adalah 
pengharaman khamar, yang dilakukan melalui beberapa tahap 
agar masyarakat tidak merasa terbebani secara mendadak. Pada 

masa setelah Rasulullah, terutama pada periode Khulafā’ 
Rāsyidīn dan pembentukan mazhab-mazhab fikih, hukum Islam 

terus berkembang melalui ijtihad dan penyusunan ilmu fikih 
secara sistematis. 

Indonesia sebagai negara dengan penduduk Muslim 

terbesar di dunia memiliki sejarah yang panjang dalam 
penerapan hukum Islam. Sejak masa kerajaan-kerajaan Islam 
seperti Samudera Pasai, Demak, dan Aceh Darussalam, syariat 

telah menjadi dasar pemerintahan dan kehidupan sosial 
masyarakat. Namun, pada masa kolonial Belanda, ruang gerak 

hukum Islam dibatasi melalui teori resepsi. Setelah Indonesia 
merdeka, hukum Islam kembali memperoleh tempat melalui 
berbagai peraturan nasional, seperti Undang-Undang 

Perkawinan Tahun 1974, perluasan kewenangan Peradilan 
Agama, dan penyusunan Kompilasi Hukum Islam. 

Perkembangan ini menunjukkan bahwa penerapan hukum Islam 
di Indonesia selalu berlangsung secara bertahap dan 
menyesuaikan dengan perkembangan politik serta kebutuhan 

masyarakat. 
Dalam konteks Indonesia modern yang majemuk dan 

demokratis, muncul pertanyaan penting mengenai bagaimana 

prinsip-prinsip dalam Tarikh Tasyri’ dapat diterapkan secara 
tepat. Tantangan utamanya adalah bagaimana menyesuaikan 

prinsip historis seperti pentahapan hukum, ijtihad yang 
kontekstual, serta peran pemerintah dengan struktur hukum 
nasional dan realitas keberagaman masyarakat Indonesia. Hal ini 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

169 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 
  

semakin penting karena Indonesia kini menghadapi banyak isu 
baru seperti ekonomi syariah, teknologi finansial berbasis 

syariah, wakaf produktif, dan digitalisasi zakat. Oleh karena itu, 
kajian mengenai relevansi prinsip-prinsip Tarikh Tasyri’ dalam 
sistem hukum nasional diperlukan agar penerapan syariat dapat 

berjalan sejalan dengan konstitusi, menghargai kemajemukan 
masyarakat, dan tetap menjawab kebutuhan zaman. 

Metode Penelitian 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 

deskriptif, yaitu pendekatan yang bertujuan menggambarkan, 
menganalisis, dan memahami fenomena secara mendalam 

melalui penelusuran data konseptual dan historis tanpa 
menggunakan perhitungan statistik. Pendekatan ini dipilih 
karena objek kajian berkaitan dengan perkembangan Tarikh 

Tasyri’ dan penerapan hukum Islam dalam konteks Indonesia, 
yang secara metodologis memerlukan penelusuran makna, 
pemahaman tekstual, dan analisis interpretatif terhadap sumber-

sumber hukum Islam klasik maupun modern. Pendekatan ini 
juga memungkinkan peneliti menggambarkan relevansi prinsip-

prinsip Tarikh Tasyri’ dengan realitas hukum nasional secara 
komprehensif sesuai karakter penelitian normatif-historis. 

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah studi 

kepustakaan (library research). Data dikumpulkan melalui 
penelusuran literatur yang relevan, meliputi kitab-kitab Tarikh 

Tasyri’ seperti karya Abu Zahrah dan Abdul Wahhab Khallaf, 
literatur pemikiran hukum Islam kontemporer seperti tulisan 
Wael B. Hallaq, serta sumber akademik mengenai sejarah hukum 

Islam di Indonesia sebagaimana diteliti oleh Azyumardi Azra dan 
Nadirsyah Hosen. Selain itu, regulasi nasional seperti Undang-
Undang Perkawinan, Undang-Undang Peradilan Agama, Undang-

Undang Perbankan Syariah, serta Kompilasi Hukum Islam (KHI) 
turut dijadikan rujukan utama untuk menelaah integrasi hukum 

Islam ke dalam sistem hukum nasional.  
Analisis data dilakukan dengan teknik analisis isi (content 

analysis), yaitu menganalisis konsep, argumen, serta pola 

pemikiran yang terdapat dalam literatur terkait. Data dari 
berbagai sumber diklasifikasikan berdasarkan tema, seperti 
perkembangan historis syariat, prinsip-prinsip Tarikh Tasyri’, 

dinamika legislasi syariah di Indonesia, dan integrasi hukum 
Islam dalam sistem hukum nasional. Setiap tema kemudian 

dianalisis secara deskriptif untuk menemukan hubungan 
konseptual antara perkembangan hukum Islam pada masa 
klasik dan penerapannya dalam konteks modern Indonesia. 

Hasil Dan Pembahasan 
A. Konsep Dasar Tarikh Tasyri’ dan Perkembangan Legislasi 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

170 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 
  

Hukum Islam 
 

Tarikh Tasyri’ merupakan disiplin ilmu yang mengkaji perjalanan 
historis pembentukan hukum Islam sejak masa kenabian hingga era 
modern. Ilmu ini menguraikan bagaimana aturan-aturan syariat lahir, 

mengalami perkembangan, serta berubah mengikuti dinamika masyarakat 
muslim di berbagai periode. Pada masa Rasulullah, hukum Islam 
bersumber langsung dari wahyu Al-Qur’an dan sunnah sebagai pedoman 

yang responsif terhadap realitas sosial Arab. Banyak ketentuan hukum 
pada masa ini diturunkan secara bertahap, sebagaimana terlihat dalam 

proses pengharaman khamar yang dilakukan melalui beberapa fase agar 
dapat diterima secara gradual oleh masyarakat.1 

Memasuki periode Khulafa’ Rasyidin, hukum Islam berhadapan 

dengan konteks baru akibat meluasnya wilayah kekuasaan Islam dan 
semakin kompleksnya persoalan masyarakat. Hal ini mendorong para 
khalifah dan sahabat untuk melakukan ijtihad, terutama dalam kasus-

kasus yang tidak memiliki petunjuk tekstual yang langsung. Tokoh seperti 
Abdul Wahhab Khallaf menegaskan bahwa periode ini menandai 

pentingnya rasionalitas dan ijtihad kolektif dalam pengembangan hukum 
Islam, sehingga syariat dapat memberikan jawaban terhadap tantangan 
sosial yang terus berubah.2 

Pada era pembentukan mazhab, hukum Islam mulai tersusun secara 
lebih sistematis melalui kodifikasi fikih dan perumusan metodologi ushul 

fiqh. Tokoh seperti Wael B. Hallaq menjelaskan bahwa perkembangan 
historis ini menunjukkan sifat syariat yang adaptif dan tidak statis.3 
Pemahaman historis semacam ini menjadi penting bagi konteks negara 

modern seperti Indonesia, karena menunjukkan bahwa penerapan hukum 
Islam harus mempertimbangkan kondisi masyarakat yang plural, struktur 
hukum yang kompleks, serta kebutuhan untuk menafsirkan syariat secara 

kontekstual. 
 

B. Perkembangan Penerimaan Hukum Islam di Indonesia Secara 
Historis 

Sejarah penerimaan hukum Islam di Indonesia berkaitan erat dengan 

perkembangan intelektual dan sosial masyarakat Nusantara. Penelitian 
Azyumardi Azra menunjukkan bahwa jaringan ulama Nusantara telah 

berinteraksi dengan pusat-pusat keilmuan di Timur Tengah sejak abad ke-
13, sehingga memperkuat pembentukan tradisi hukum Islam di 
Nusantara.4 Pada masa kerajaan-kerajaan Islam seperti Samudera Pasai, 

 
1 Abu Zahrah, Tarikh al-Tasyri’ al-Islami (Kairo: Dar al-Fikr al-Arabi, t.t.), penjelasan 

tentang perkembangan hukum pada masa Nabi. 
2 Abdul Wahhab Khallaf, Ilmu Ushul Fiqh (Kairo: Dar al-Qalam, 1978), konsep rasionalitas 

ijtihad pada masa sahabat. 
3 Wael B. Hallaq, The Origins and Evolution of Islamic Law (Cambridge: Cambridge 

University Press, 2005), 10–12. 
4 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama: Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII–

XVIII (Bandung: Mizan, 1994), 21–45. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

171 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 
  

Demak, dan Aceh Darussalam, prinsip-prinsip syariat telah menjadi dasar 
penyelenggaraan pemerintahan, termasuk dalam bidang perdagangan, 

peradilan, serta urusan keluarga dan kewarisan. 
Situasi berubah ketika kolonialisme Belanda mulai menguasai 

Indonesia. Melalui teori receptie yang dipopulerkan Snouck Hurgronje, 

hukum Islam dipersempit penggunaannya dengan ketentuan bahwa ia 
hanya dapat berlaku jika diterima oleh hukum adat. Menurut Mahfud MD, 

kebijakan ini merupakan bagian dari strategi politik kolonial untuk 
melemahkan posisi syariat dalam struktur sosial masyarakat.5 Setelah 
Indonesia merdeka, paradigma ini ditinggalkan melalui gagasan receptie 

exit, yang menegaskan bahwa hukum Islam memiliki kedudukan mandiri 
tanpa bergantung pada legitimasi adat. 

Perkembangan tersebut tercermin dalam berbagai kebijakan hukum 
setelah kemerdekaan. Negara kemudian memasukkan prinsip-prinsip 
syariat ke dalam regulasi nasional, seperti Undang-Undang Perkawinan 

1974, Undang-Undang Peradilan Agama 1989 (yang diperkuat melalui 
revisi 2006), serta lahirnya Kompilasi Hukum Islam tahun 1991. Aceh 

memperoleh kekhususan lebih lanjut melalui Undang-Undang Nomor 11 
Tahun 2006, yang memberikan dasar bagi penerapan qanun syariah. 
Menurut Nadirsyah Hosen, rangkaian perkembangan ini membuktikan 

bahwa penerimaan hukum Islam di Indonesia berlangsung secara 
bertahap, mengikuti dinamika sosial-politik dan kebutuhan masyarakat 
yang berkembang.6 

C. Relevansi Prinsip-Prinsip Tarikh Tasyri’ terhadap Penerapan 
Hukum Islam di Indonesia 

 
1. Prinsip Tadarruj (Bertahap) dalam Pembentukan Regulasi 

Salah satu prinsip fundamental dalam sejarah pembentukan 

hukum Islam (Tarikh Tasyri’) adalah penerapan aturan secara bertahap. 
Dalam catatan sejarah, banyak ketentuan syariat diturunkan melalui 

proses gradual agar masyarakat tidak mengalami kejutan normatif dan 
dapat beradaptasi secara perlahan. Contoh yang paling sering dikutip 
adalah pengharaman khamar, yang dilakukan melalui beberapa fase 

edukasi sebelum pelarangan final diberlakukan. Prinsip bertahap ini 
juga tampak jelas dalam pengembangan hukum Islam di Indonesia, di 
mana syariat tidak langsung diterapkan secara menyeluruh, tetapi 

melalui proses bertahap sesuai kebutuhan masyarakat dan konteks 
kebangsaan. Perkembangan kewenangan Peradilan Agama merupakan 

ilustrasi nyata: pada awalnya cakupan kewenangannya sangat sempit, 
namun melalui Undang-Undang Nomor 3 Tahun 2006, peradilan ini 
diberi otoritas lebih luas mencakup perkara ekonomi syariah, waris, 

hibah, dan wakaf. Demikian pula, penyusunan Kompilasi Hukum Islam 
(KHI) merupakan bentuk kodifikasi fikih nasional yang disusun secara 

 
5 Mahfud MD, Politik Hukum di Indonesia (Jakarta: LP3ES, 1998), 55–60. 
6 Nadirsyah Hosen, “Shari’a and Constitutional Reform in Indonesia,” Journal of 

Indonesian Islam, Vol. 2, No. 2 (2008), 345–348. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

172 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 
  

bertahap, selaras dengan kebutuhan hukum masyarakat dan prinsip 
maslahat sebagaimana dikemukakan oleh Abdul Wahhab Khallaf.7 

 
2. Prinsip Ijtihad Kontekstual dalam Pembentukan Hukum 

Dalam khazanah Tarikh Tasyri’, ijtihad merupakan instrumen 

penting untuk menjawab persoalan baru yang tidak disebutkan secara 
eksplisit dalam teks-teks primer syariat. Pada masa sahabat, metode 
ijtihad digunakan untuk menghadapi permasalahan sosial yang 

berkembang seiring meluasnya komunitas Muslim. Wael B. Hallaq 
menegaskan bahwa di era modern, ijtihad tidak lagi hanya dilakukan 

oleh individu, tetapi juga melalui lembaga resmi seperti institusi fatwa 
dan negara.8 Dalam konteks Indonesia, ijtihad kontekstual menjadi 
sangat penting agar nilai-nilai syariat dapat diselaraskan dengan realitas 

masyarakat yang majemuk. Karena itu, lembaga seperti Majelis Ulama 
Indonesia (MUI) memainkan peran sentral dalam menetapkan fatwa-
fatwa yang relevan dengan isu-isu kontemporer, termasuk ekonomi 

syariah, transaksi digital, fintech, wakaf produktif, dan zakat digital. 
Selain itu, model fikih sosial yang dikembangkan oleh Nahdlatul Ulama 

serta gagasan fikih peradaban memberikan gambaran bagaimana ijtihad 
dapat disesuaikan dengan kebutuhan kebangsaan dan dinamika 
zaman.9 

 
3. Peran Otoritas Politik dalam Legislasi Syariah 

Sejarah Tarikh Tasyri’ menunjukkan bahwa kekuasaan politik, 
seperti khalifah dan qadhi, memainkan peran besar dalam 
pembentukan dan penerapan hukum melalui konsep siyāsah 

syar‘iyyah. Abu Zahrah menjelaskan bahwa keterlibatan otoritas 
negara sangat diperlukan agar hukum dapat ditegakkan secara adil, 
teratur, dan sesuai kebutuhan masyarakat.10 Dalam konteks negara 

modern, peran otoritas tersebut diwujudkan melalui lembaga legislatif 
dan eksekutif yang menyusun peraturan perundang-undangan dan 

kebijakan publik yang mengakomodasi nilai-nilai syariah tanpa 
mengabaikan prinsip demokrasi dan konstitusi. Di Indonesia, hal ini 
tercermin dalam berbagai regulasi seperti Undang-Undang 

Perkawinan Tahun 1974, perluasan kewenangan Peradilan Agama 
melalui Undang-Undang Nomor 3 Tahun 2006, penyusunan Kompilasi 

Hukum Islam (KHI), hingga penerapan qanun syariah di Aceh. 
Sebagaimana dijelaskan oleh Nadirsyah Hosen, berbagai regulasi 
tersebut membuktikan bahwa penerapan prinsip-prinsip syariah di 

Indonesia merupakan bagian dari proses politik hukum nasional yang 

 
7 Abdul Wahhab Khallaf, Masadir al-Tasyri’ al-Islami (Kairo: Dar al-Fikr, 1972), konsep 

maslahat dalam hukum. 
8 Wael B. Hallaq, A History of Islamic Legal Theories (Cambridge: Cambridge University 

Press, 1997), 110–115. 
9 Majelis Ulama Indonesia, Himpunan Fatwa MUI (Jakarta: Erlangga, 2011), fatwa 

ekonomi dan digital. 
10 Abu Zahrah, Tarikh al-Tasyri’ al-Islami, pembahasan siyāsah syar‘iyyah. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

173 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 
  

tetap menghargai keberagaman dan kerangka konstitusional.11 
Dengan demikian, otoritas politik berfungsi sebagai penghubung 

antara ajaran syariat, dinamika sosial, dan kebutuhan sistem hukum 
modern. 

 

D. Integrasi Hukum Islam ke Dalam Sistem Hukum Nasional 
Integrasi hukum Islam dalam sistem hukum Indonesia 

berlangsung dalam kerangka pluralisme hukum yang menjadi ciri khas 

tata hukum nasional. Mahfud MD menyatakan bahwa tiga pilar utama 
pembentuk hukum Indonesia hukum adat, hukum Barat, dan hukum 

Islam tidak berdiri secara terpisah, tetapi saling berinteraksi untuk 
membentuk sistem hukum yang komprehensif.12 Dalam kerangka ini, 
hukum Islam memiliki peran penting terutama dalam bidang hukum 

keluarga, waris, perdata agama, serta ekonomi syariah. 
Proses integrasi tersebut tercermin dalam berbagai regulasi yang 

mengakomodasi nilai-nilai syariat. Peradilan Agama, misalnya, telah 

diberi kewenangan menangani perkara waris, wakaf, zakat, hibah, serta 
ekonomi syariah melalui Undang-Undang Peradilan Agama. Dalam 

sektor keuangan, Undang-Undang Nomor 21 Tahun 2008 menjadi 
dasar hukum bagi perbankan syariah di Indonesia.13 Regulasi lainnya 
seperti Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2011 tentang Pengelolaan 

Zakat dan ketentuan hukum terkait wakaf produktif menunjukkan 
bahwa nilai syariah mulai terinstitusionalisasi dalam berbagai sektor 

hukum nasional.14 
Integrasi normatif tersebut memperlihatkan bahwa syariat dapat 

berjalan seiring dengan prinsip-prinsip negara modern selama 

dipahami dalam bingkai kemaslahatan, pluralisme, dan 
konstitusionalitas. Dengan demikian, hukum Islam tidak diposisikan 
sebagai sistem yang berdiri sendiri, tetapi sebagai salah satu komponen 

yang memperkaya dan memperkuat struktur hukum nasional. 
Integrasi yang bersifat dialogis dan harmonis ini memungkinkan 

hukum Islam berkembang sesuai dengan dinamika masyarakat 
Indonesia yang beragam.15 

 

E. Implikasi Normatif dan Historis Tarikh Tasyri’ terhadap Arah 
Penerapan Hukum Islam di Indonesia 

Pemahaman terhadap sejarah Tarikh Tasyri’ memberikan 
landasan penting untuk melihat bagaimana hukum Islam dapat 
diterapkan dalam konteks Indonesia. Sejarah legislasi Islam 

menunjukkan bahwa syariat bersifat dinamis, adaptif, dan selalu 

 
11 Nadirsyah Hosen, Islam Yes, Khilafah No! (Jakarta: Mizan, 2019), bagian politik hukum 

syariah di Indonesia. 
12 Mahfud MD, Membangun Politik Hukum, Menegakkan Konstitusi (Jakarta: Rajawali 

Press, 2010), 75–80. 
13 Undang-Undang Nomor 21 Tahun 2008 tentang Perbankan Syariah. 
14 Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2011 tentang Pengelolaan Zakat. 
15 Kompilasi Hukum Islam (Instruksi Presiden Nomor 1 Tahun 1991). 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

174 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 
  

berinteraksi dengan perkembangan sosial. Oleh karena itu, penerapan 
hukum Islam di Indonesia tidak dapat dilakukan secara tekstual 

semata, tetapi harus mempertimbangkan keragaman budaya, adat, dan 
kebutuhan masyarakat modern. Konsep dynamic interpretation 
membantu mengarahkan pemahaman bahwa syariat selalu menyatu 

dengan realitas sosial-historisnya.16 
Pelajaran historis lainnya adalah pentingnya proses kodifikasi 

hukum. Pada masa klasik, ulama menyusun karya-karya fikih secara 
sistematis untuk memastikan konsistensi dan kepastian hukum. Pola 
tersebut kini tercermin dalam berbagai regulasi Indonesia seperti 

Kompilasi Hukum Islam (KHI), Undang-Undang Peradilan Agama, serta 
peraturan mengenai zakat, wakaf, dan ekonomi syariah. Kodifikasi 
tersebut harus terus diperbarui agar mampu menjawab isu-isu 

kontemporer seperti wakaf digital, zakat produktif, fintech syariah, dan 
perlindungan anak pada konteks keluarga modern.17 

Sejarah tasyri’ juga menunjukkan bahwa syariat dapat berjalan 
seiring dengan prinsip-prinsip dasar negara seperti Pancasila. Nilai 
keadilan, kemanusiaan, dan kemaslahatan yang terdapat dalam syariat 

memiliki keselarasan dengan nilai moral dalam UUD 1945. Karena itu, 
penerapan hukum Islam di Indonesia diarahkan bukan untuk 

mengganti sistem hukum nasional, tetapi memperkuatnya melalui 
nilai-nilai etis yang konstruktif. Dengan landasan historis ini, 
perkembangan hukum Islam di Indonesia berpotensi terus bergerak ke 

arah yang moderat, inklusif, dan responsif terhadap tantangan 
zaman.18 

 

Kesimpulan 
 

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa prinsip-prinsip dalam 
Tarikh Tasyri’ memiliki peran penting dalam memahami dan 
mengembangkan penerapan hukum Islam di Indonesia masa kini. Sejarah 

lahirnya syariat memperlihatkan bahwa hukum Islam sejak awal bersifat 
fleksibel dan mampu berkembang sesuai kebutuhan masyarakat. Prinsip-

prinsip seperti pentahapan (tadarruj), ijtihad yang menyesuaikan konteks, 
serta peran pemerintah dalam pengaturan hukum merupakan bagian dari 
proses historis yang dapat diterapkan juga dalam sistem hukum Indonesia 

modern. Sejarah penerimaan hukum Islam di Indonesia pun mengalami 
proses yang bertahap, mulai dari masa kerajaan Islam, pembatasan pada 

masa kolonial, hingga integrasi formal setelah kemerdekaan melalui 
berbagai peraturan seperti Undang-Undang Perkawinan 1974, perluasan 
kewenangan Peradilan Agama, KHI, serta regulasi di bidang ekonomi 

syariah, zakat, dan wakaf. Semua perkembangan tersebut menunjukkan 

 
16 Wael B. Hallaq, Shari’a: Theory, Practice, Transformations (Cambridge University Press, 

2009), 250–265 (dynamic interpretation). 
17 Kompilasi Hukum Islam (Instruksi Presiden Nomor 1 Tahun 1991). 
18 Ibid. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

175 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 
  

bahwa hukum Islam dapat berjalan harmonis dengan prinsip negara 
modern, termasuk Pancasila dan UUD 1945, serta turut memperkaya 

sistem hukum nasional melalui nilai keadilan dan kemaslahatan. 
Berdasarkan temuan ini, dapat disimpulkan bahwa pemahaman 

terhadap Tarikh Tasyri’ penting untuk memperkuat pengembangan hukum 

Islam di Indonesia yang lebih moderat, inklusif, dan sesuai kebutuhan 
zaman. Penerapan hukum Islam di Indonesia harus dilakukan dengan 
memperhatikan keragaman budaya, adat, serta dinamika masyarakat 

modern, tanpa meninggalkan nilai dasar syariat. Peran lembaga seperti 
Majelis Ulama Indonesia dalam menetapkan fatwa yang relevan dengan isu-

isu kontemporer, serta peran negara dalam menyusun regulasi, 
menunjukkan bahwa ijtihad dan kebijakan politik tetap dibutuhkan untuk 
menghadapi tantangan baru seperti perkembangan ekonomi syariah, 

teknologi finansial, wakaf produktif, dan zakat digital. Dengan pembaruan 
regulasi yang berkelanjutan, ijtihad kolektif melalui lembaga resmi, dan 
penerapan syariat secara bertahap, hukum Islam dapat terus memberikan 

kontribusi positif bagi sistem hukum nasional yang adil, adaptif, dan sesuai 
dengan realitas masyarakat Indonesia yang majemuk. 

 
 

 

Daftar Pustaka 
 

Abdul Wahhab Khallaf. Ilmu Ushul Fiqh. Kairo: Dar al-Qalam, 1978. 
Abdul Wahhab Khallaf. Masadir al-Tasyri’ al-Islami. Kairo: Dar al-Fikr, 

1972. 
Abu Zahrah. Tarikh al-Tasyri’ al-Islami. Kairo: Dar al-Fikr al-Arabi, t.t. 
Artikel Jurnal 

Azyumardi Azra. Jaringan Ulama: Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara 
Abad XVII–XVIII. Bandung: Mizan, 1994. 

Hallaq Wael B. Shari’a: Theory, Practice, Transformations. Cambridge: 
Cambridge University Press, 2009. 

Hallaq, Wael B. A History of Islamic Legal Theories. Cambridge: Cambridge 
University Press, 1997. 

Hallaq, Wael B. The Origins and Evolution of Islamic Law. Cambridge: 

Cambridge University Press, 2005. 
Hosen, Nadirsyah. “Shari’a and Constitutional Reform in Indonesia.” 

Journal of Indonesian Islam 2, no. 2 (2008): 345–361. 
Indonesia. Undang-Undang Nomor 21 Tahun 2008 tentang Perbankan 

Syariah. 
Indonesia. Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2011 tentang 
Pengelolaan Zakat. 

Indonesia. Undang-Undang Nomor 3 Tahun 2006 tentang 
Peradilan Agama. 
Indonesia. Instruksi Presiden Nomor 1 Tahun 1991 tentang 

Kompilasi Hukum Islam (KHI). 
Mahfud MD. Membangun Politik Hukum, Menegakkan Konstitusi. Jakarta: 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

176 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 
  

Rajawali Press, 2010. 
Mahfud MD. Politik Hukum di Indonesia. Jakarta: LP3ES, 1998. 

Majelis Ulama Indonesia. Himpunan Fatwa MUI. Jakarta: Erlangga, 2011. 
Nadirsyah Hosen. Islam Yes, Khilafah No!. Jakarta: Mizan, 2019. 

Peraturan Perundang-undangan 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

