
 

174 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah  

 

 

El b a y y i n a h: 
Jurnal Hukum, Sosial dan Humaniora  

   

Vol. 01. No. 02, 2025  

E-ISSN: xxxx – xxxx  

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 

 

SIGNIFIKANSI KAJIAN TARIKH TASYRI’ DALAM MEMAHAMI 

PERKEMBANGAN HUKUM KONTEMPORER 

Nurul Amanah Zebua 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara,Indonesia 

Email: zebuanurulamanah@gmail.com 
 

Nisa Ul Amina Siregar 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara,Indonesia 

Email: ulaminahnisa@gmail.com 

 

Putri Rizkia Simamora 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara,Indonesia 

Email: putririzkia157@gmail.com 

 

Yasmin Mulya Fadila Harahap 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara,Indonesia 

Email: yasminmulyafadilahharahap@gmail.com 

 

Muhammad Rizky Pratama 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara,Indonesia 

Email: rizkypatama1@gmail.com 

 

Abstract: The study of Tarikh Tasyri' (History of Islamic Legal Legislation) is a 
fundamental scientific discipline that provides a framework for contextual 
understanding of Islamic Law (Fiqh). This journal aims to analyze the historical 
significance of legal methodology from the prophetic era to the modern period and its 
relevance in responding to contemporary legal challenges. Through a historical-
analytical approach, it was found that the evolution of Tasyri' was marked by a shift 

from the dominance of naṣṣ (text) to the strengthening of ijtihād (reasoning) and istinbaṭ 
(exploration of law) by the mujtahids. A comprehensive understanding of Tasyri' 

periodization-including the role of Ijmā' during the time of Khulafaur Rasyidin, the use 
of Qiyās and Istiḥsān during the formation of the madhhab, up to the revival of Ijtihād 
Jamā'ī in the present era-is very crucial. Its main significance lies in the ability to map 
the sources of ikhtilāf (dissent) and apply the principles of Maṣlaḥah Murlahah 
responsibly, so that Islamic Law remains adaptive, relevant, and a solution to complex 
issues such as bioethics, sharia economics, and global environmental law. 

Keyword: Tarikh Tasyri’, Islamic Legal History, Ijtihād, Istinbaṭ, Maṣlaḥah Mursalah, 

Legal Periodization 

mailto:zebuanurulamanah@gmail.com
mailto:ulaminahnisa@gmail.com
mailto:putririzkia157@gmail.com
mailto:yasminmulyafadilahharahap@gmail.com
mailto:rizkypatama1@gmail.com


 

175 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah  

 

 

Pendahuluan 

 Hukum Islam bukanlah produk yang statis, melainkan sebuah sistem 
hukum yang dinamis dan berdialektika dengan ruang dan waktu. Dinamika ini 
direkam dan dikaji secara sistematis dalam ilmu Tarikh Tasyri’, sebuah disiplin 

ilmu yang secara spesifik mempelajari proses legislasi dan perkembangan 
metodologi hukum Islam dari awal kemunculannya hingga saat ini. Kehadiran 

Hukum Islam di tengah arus modernitas, di mana ia harus berinteraksi dengan 
sistem hukum positif negara-bangsa dan menghadapi tantangan teknologi yang 
belum pernah ada sebelumnya, menuntut pemahaman yang kontekstual dan 

mendalam terhadap akar historisnya. Tanpa pemahaman yang memadai 
terhadap sejarah legislasi, upaya untuk melakukan reformasi hukum, 

kodifikasi, atau penetapan fatwa baru (Ijtihad kontemporer) akan cenderung 
ahistoris, rentan terhadap simplifikasi, bahkan berpotensi merusak bangunan 
Fiqih yang telah mapan1. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk 

menguraikan secara komprehensif signifikansi kajian Tarikh Tasyri’ sebagai 
fondasi epistemologis dalam memahami, merumuskan, dan mengaplikasikan 

Hukum Islam di tengah kompleksitas kehidupan modern. 

 Studi terhadap Tarikh Tasyri’ bukanlah sekadar pelaporan kronologis 
peristiwa, melainkan analisis terhadap evolusi sumber, metode penggalian 

hukum (Uṣūl al-Fiqh), dan peran institusi hukum (ulama, madzhab, dewan 
fatwa) di setiap periodenya. Perkembangan Hukum Islam pasca-Rasulullah 
ditandai dengan upaya sistematis untuk menutup celah-celah hukum yang 

tidak diatur secara eksplisit oleh naṣṣ, yang akhirnya melahirkan keragaman 
metodologi (ikhtilāf) di kalangan para mujtahid awal. Keragaman inilah yang di 
kemudian hari menjadi kekayaan khazanah Fiqih yang memberikan fleksibilitas 

tak terbatas dalam menghadapi isu baru. Signifikansi Tarikh Tasyri’ menjadi 
semakin jelas ketika kita menyadari bahwa solusi atas persoalan kontemporer 
seringkali tidak terletak pada penemuan dalil baru, melainkan pada 

rekonstruksi dan revitalisasi metode istinbaṭ hukum yang pernah digunakan 

oleh ulama terdahulu, seperti pemanfaatan kembali prinsip Maṣlaḥah Mursalah 
atau Sadd al-Dharā’i’ dalam konteks yang disesuaikan2. Maka, kajian ini akan 

berfokus pada periodisasi kunci Tasyri’ dan bagaimana setiap fase memberikan 
kontribusi metodologis yang esensial bagi praktik hukum Islam masa kini. 

Metode Penelitian 

 Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-normatif dengan 
metode studi kepustakaan (library research) yang berfokus pada analisis teks-

teks klasik dan kontemporer terkait Tarikh Tasyri’ dan Uṣūl al-Fiqh. Tipe 

 
1 Hallaq, W. B. (2005). The Origins and Evolution of Islamic Law. 
2 Khallaf, A. W. (2003). Ilm Ushul Al-Fiqh. 



 

176 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah  

 

 

penelitian yang diterapkan adalah historis-analitis, yang secara spesifik 
menelusuri perkembangan metodologi hukum Islam di setiap periodisasi kunci, 

mulai dari era Naṣṣ hingga fase Ijtihād Jamā’ī modern. Data utama dalam 

penelitian ini berupa literatur primer (kitab-kitab Uṣūl al-Fiqh karya Imam 
Madzhab dan tokoh reformis) serta literatur sekunder (jurnal ilmiah, disertasi, 

dan buku yang mengkaji periodisasi dan signifikansi Tarikh Tasyri’). Teknik 
pengumpulan data yang digunakan adalah dokumentasi, di mana data 
diklasifikasikan berdasarkan tema: (1) konsep dasar dan periodisasi, (2) 

metodologi istinbaṭ Madzhab, dan (3) relevansi historis dalam isu kontemporer. 
Selanjutnya, data dianalisis secara deskriptif-analitis untuk mengidentifikasi 
benang merah (koherensi) antara evolusi hukum di masa lalu dengan kerangka 

penetapan fatwa di masa kini, terutama dalam konteks penggunaan prinsip 
mashlahah mursalah dan maqashid al-syari‘ah sebagai solusi hukum 

kontemporer. 
 

Hasil dan Pembahasan 
 
Konsep Dasar dan Priodisasi Klasik Tarikh Tasyri’ 

Secara etimologis, Tarikh berarti sejarah atau kronologi waktu, sementara 
Tasyri’ berarti penetapan hukum (syariat). Dengan demikian, Tarikh Tasyri’ 
adalah ilmu yang mengkaji sejarah dan perkembangan penetapan hukum Islam, 
termasuk sumber-sumber, metodologi, dan faktor-faktor sosial-politik yang 
memengaruhinya dari zaman Rasulullah SAW hingga kini. Tujuan utama kajian 

ini adalah untuk memahami bahwa Hukum Islam tumbuh melalui proses 
evolusioner, bukan revolusioner, sehingga setiap produk hukum memiliki 
konteks sejarahnya sendiri. 

Para ahli Uṣūl al-Fiqh dan Tarikh Tasyri’ umumnya membagi periodisasi 
legislasi Hukum Islam menjadi beberapa fase utama. Fase Pertama: Masa 

Pembentukan (Era Rasulullah). Ini adalah periode utama turunnya naṣṣ (Al-
Qur’an dan Sunnah). Hukum pada masa ini bersifat normatif dan otoritatif. 

Metode yang digunakan adalah Tasyri’ Ilahi murni, di mana Nabi Muhammad 
SAW berperan sebagai penerima wahyu dan sekaligus mujtahid pertama yang 

menafsirkan dan mengaplikasikannya. Hukum seringkali diturunkan secara 
bertahap (tadarruj) dan responsif terhadap kasus yang terjadi (asbāb al-nuzūl 
atau asbāb al-wurūd), yang menunjukkan sifat praktis Syariat3. Pemahaman 
akan sifat tadarruj ini sangat penting karena mengajarkan bahwa perubahan 

hukum yang mendasar memerlukan proses bertahap dan sosialiasi yang efektif. 

Fase Kedua: Masa Penguatan dan Ijtihād Kolektif (Era Khulafaur Rasyidin, 
11-40 H). Setelah wafatnya Nabi, sumber Tasyri’ baru berhenti, dan 

 
3 Manna’ al-Qaṭṭan. (1995). Mabāḥith fī ‘Ulūm al-Qur’ān.  



 

177 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah  

 

 

kewenangan legislasi beralih ke tangan para sahabat melalui Ijtihād. Pada masa 
ini, Ijtihād masih bersifat kolektif, terutama melalui mekanisme musyawarah 

dan syura yang dipimpin oleh para Khulafa’ur Rasyidin, yang menghasilkan 

praktik Ijmā’ (Konsensus) secara ḥaqīqī (sejati) di kalangan sahabat. Contoh 

klasik adalah penetapan hukuman bagi peminum khamr dan kodifikasi Al-
Qur’an. Pada masa ini, kebebasan Ijtihād semakin meluas, tetapi masih sangat 

terikat pada semangat dan tujuan umum Syariat (maqāṣid al-syarī’ah) yang 
telah dipraktikkan Nabi4. Tarikh Tasyri’ pada masa ini mengajarkan kepada kita 
tentang pentingnya musyawarah dan legitimasi konsensus dalam penetapan 

hukum, sebuah model yang sangat relevan untuk Ijtihād Jamā’ī modern. 

Fase Ketiga: Masa Pembentukan Madzhab dan Kodifikasi Fiqih (Era Tabi’in 
dan Imam Madzhab, 41 H - Abad ke-4 H). Fase ini adalah puncak dari 

perkembangan metodologi hukum. Perluasan wilayah Islam, munculnya kasus-
kasus baru, dan semakin jauhnya jarak waktu dari sumber primer, mendorong 
para mujtahid generasi Tabi’in dan Tābi’u al-Tābi’īn untuk merumuskan kaidah-

kaidah Uṣūl al-Fiqh secara sistematis. Pada fase inilah lahirnya madzhab-
madzhab Fiqih besar (Hanafi, Maliki, Syafi’i, Hanbali) yang memiliki perbedaan 
signifikan dalam prioritas penggunaan sumber hukum sekunder. Misalnya, 

Madzhab Hanafi lebih menitikberatkan pada Istiḥsān (pengecualian dari Qiyās 
demi keadilan) dan ‘Urf (kebiasaan lokal), sementara Madzhab Maliki sangat 

mengutamakan Maṣlaḥah Mursalah dan Sadd al-Dharā’i’ (pencegahan 

kejahatan) sebagai penolong dalam proses istinbaṭ hukum5. Perbedaan ini 
bukanlah pertanda perpecahan, melainkan bukti fleksibilitas metodologis yang 
memungkinkan Hukum Islam diterapkan di various kawasan dengan tradisi 

dan kondisi sosial yang berbeda. 

Kedalaman Metodologi Madzhab dan Fleksibilitas Hukum 

Kajian terhadap metode yang dikembangkan oleh para Imam Madzhab 
menunjukkan betapa majunya peradaban hukum Islam dalam merumuskan 
kerangka penalaran. Signifikansi Tarikh Tasyri’ pada fase ini terletak pada 

bagaimana para Imam Madzhab berhasil mentransformasikan prinsip-prinsip 

umum dari naṣṣ menjadi peraturan hukum yang rinci (furū’). Imam Abu Hanifah 

(Madzhab Hanafi), misalnya, dikenal sebagai Ahlu al-Ra’yi (pemilik rasionalitas) 

yang banyak menggunakan akal dan Istiḥsān. Konteks sosial dan geografis 
beliau di Kufah (Iraq), yang merupakan pusat perdagangan dan akulturasi 

budaya, mengharuskannya untuk sering menggunakan Istiḥsān untuk 
menyesuaikan hukum dengan kebutuhan praktik bisnis yang cepat berubah 

dan kompleks. Istiḥsān dalam Madzhab Hanafi adalah manifestasi dari upaya 
mencari keadilan dan kemudahan, sebuah prinsip yang sangat relevan saat ini 

 
4 Zaidan, A. K. (1980). Al-Madkhal li Dirasat al-Syari’ah al-Islamiyyah. 
5 Zuhaili, W. (1986). Usul al-Fiqh al-Islami. 
 



 

178 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah  

 

 

ketika Hukum Islam harus merespons teknologi finansial yang terus 
berkembang6.  

Sementara itu, Imam Malik (Madzhab Maliki) di Madinah sangat 

mengandalkan ‘Amal Ahl al-Madīnah (praktik penduduk Madinah) sebagai 
sumber hukum, karena dianggap merepresentasikan praktik Sunnah yang 

paling otentik. Selain itu, beliau adalah pendukung utama Maṣlaḥah Mursalah, 
yaitu penetapan hukum berdasarkan kemaslahatan umum yang tidak diatur 

secara eksplisit oleh dalil (naṣṣ). Prinsip ini memberikan ruang yang besar bagi 
Hukum Islam untuk berinovasi di bidang hukum publik dan administrasi 

negara. Tarikh Tasyri’ dari Madzhab Maliki mengajarkan bahwa kemaslahatan 
harus menjadi salah satu pertimbangan utama dalam Tasyri’ asalkan tidak 

bertentangan dengan prinsip dasar Syariat. Dalam konteks modern, prinsip 

Maṣlaḥah Mursalah inilah yang menjadi landasan utama bagi penetapan 
undang-undang atau peraturan pemerintah yang mengatur hajat hidup orang 

banyak, seperti kebijakan subsidi atau jaminan sosial7.  

Kemudian muncul Imam Syafi’i (Madzhab Syafi’i) yang berperan sebagai 
tokoh sintesis. Beliau berusaha menengahi antara Ahlu al-Ra’yi (Hanafi) dan 

Ahlu al-Ḥadīth (Maliki) dengan memberikan pembatasan ketat terhadap 

penggunaan Istiḥsān dan Maṣlaḥah Mursalah, serta memprioritaskan Qiyās 
sebagai metode rasional yang paling terstruktur. Kontribusi utama Imam Syafi’i 

adalah pembukuan Uṣūl al-Fiqh melalui karyanya Ar-Risalah, yang memberikan 

kaidah baku dan sistematis dalam berijtihad. Sistematika yang beliau bangun 
ini memberikan kekuatan legalistik dan stabilitas pada Hukum Islam. Bagi 
praktisi hukum modern, metodologi Imam Syafi’i memberikan kerangka yang 

jelas dan terukur dalam membuat keputusan hukum, sebuah hal yang sangat 
diperlukan dalam proses kodifikasi hukum di era negara-bangsa8. 

Signifikansi dari keragaman metode ini adalah pengakuan terhadap ikhtilāf 
(perbedaan pendapat) sebagai rahmat (kemudahan). Tarikh Tasyri’ 
membuktikan bahwa perbedaan metodologi istinbaṭ adalah hal yang inheren 
dalam Islam, bukan perpecahan. Dengan memahami sejarah madzhab, seorang 

mujtahid kontemporer dapat memilih pandangan yang paling sesuai (tarjih) atau 
bahkan merumuskan pandangan baru (ijtihād intiqā’i) dengan mengambil 

elemen-elemen terbaik dari berbagai madzhab, sebuah fleksibilitas yang sangat 
diperlukan dalam Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Pidana Islam (Jinayah) 

saat ini9. Misalnya, dalam kontrak Murābaḥah (jual beli dengan keuntungan), 
ulama kontemporer sering menggabungkan prinsip-prinsip dari madzhab yang 

 
6 Karim, S. A. (2018). Fiqh al-Mu’amalat al-Maliyyah al-Mu’aṣirah. 
7 Al-Alwani, T. J. (2013). Maqasid al-Shariah: A Beginner's Guide. 
8 Syarifuddin, A. (2011). Ushul Fiqh.  
9 Hakim, A. A., & Mubarok, J. (2012). Metodologi Kajian Fiqih Kontemporer. 



 

179 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah  

 

 

berbeda untuk menciptakan produk yang sesuai dengan regulasi pasar modal 
dan perbankan modern. 

Masa Stagnasi dan Kebangkitan Tasyri’ Abad Pertengahan 

Setelah periode emas pembentukan madzhab, Tarikh Tasyri’ memasuki fase 

yang dikenal sebagai Masa Stagnasi (Abad ke-5 H hingga era modern). Pada 
masa ini, otoritas Ijtihād individu cenderung menurun secara drastis, dan terjadi 

penutupan pintu Ijtihād (Insidād Bāb al-Ijtihād) oleh banyak ulama. Hal ini 
disebabkan oleh beberapa faktor historis, termasuk fragmentasi politik, 

kekhawatiran akan munculnya bid’ah dalam Fiqih, dan keinginan untuk 
mempertahankan stabilitas hukum yang telah dicapai oleh Imam Madzhab. 
Dominasi taqlīd (mengikuti pandangan madzhab tertentu) menjadi praktik 

umum, dan fokus studi beralih dari istinbaṭ langsung dari naṣṣ menjadi syarḥ 
(penjelasan) dan ḥāsyiyah (catatan kaki) terhadap kitab-kitab madzhab yang 
sudah ada10.  

Meskipun terlihat statis, Tarikh Tasyri’ pada periode ini memberikan 

pelajaran berharga mengenai pentingnya Istiqrā’ (Induksi) dan pembentukan 
Qawā’id al-Fiqhiyyah (Kaidah-Kaidah Fiqih). Para ulama pasca-madzhab, 

seperti para ulama pada masa Daulah Utsmaniyah dan Dinasti Mughal, berhasil 
mengkompilasi dan merumuskan ribuan kaidah yang merefleksikan semangat 

hukum Islam, seperti "Keyakinan tidak dapat dihilangkan oleh keraguan" (al-
yaqīn lā yuzālu bi al-syakk) atau "Kesulitan mendatangkan kemudahan" (al-
masyaqqah tajlibu al-taysīr)11. Kaidah-kaidah ini, yang lahir dari akumulasi 

istinbaṭ selama berabad-abad, menjadi alat yang sangat praktis dan efektif bagi 

hakim (qāḍī) dan mufti dalam memutuskan kasus tanpa harus kembali ke 

perdebatan Uṣūl yang rumit. Dalam sistem hukum modern, Qawā’id al-
Fiqhiyyah ini berfungsi seperti prinsip-prinsip umum hukum yang memberikan 
panduan etis dan logis terhadap putusan hukum, menjadikannya salah satu 

warisan Tasyri’ abad pertengahan yang paling aplikatif12.  

Pergolakan politik dan kolonialisme yang melanda dunia Islam pada abad ke-
19 dan ke-20 menjadi titik balik yang mengakhiri masa stagnasi. Kontak dengan 
sistem hukum Barat (Civil Law dan Common Law) memicu kesadaran akan 

perlunya reformasi hukum Islam agar dapat bersanding dengan sistem hukum 
modern. Para sarjana dan aktivis muslim mulai menyerukan kembali Ijtihād, 

membuka kembali pintu yang seolah tertutup, dan menganjurkan pendekatan 
talfīq (menggabungkan pandangan dari madzhab berbeda) untuk merumuskan 

kodifikasi hukum modern yang lebih fleksibel dan sesuai dengan tuntutan 
zaman. Upaya kodifikasi ini, yang terjadi di Mesir, Turki, dan kemudian 

 
10 Rahman, F. (1982). Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. 
11 As-Suyuti, J. (2000). Al-Ashbah wa an-Nazha’ir. 
12 Az-Zarqa, A. (1989). Syarh al-Qawa'id al-Fiqhiyyah. 



 

180 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah  

 

 

Indonesia, merupakan fase transisi yang sangat penting, menunjukkan bahwa 
Hukum Islam memiliki kapasitas untuk berintegrasi dalam kerangka hukum 

negara-bangsa13. 

Signifikansi Tarikh Tarikh Tasyri’ dalam Hukum Kontemporer 

Kajian Tarikh Tasyri’ memiliki signifikansi yang tidak terhindarkan dalam 
empat aspek utama Hukum Islam masa kini: Rekonstruksi Metodologi, 

Fleksibilitas Hukum, Aplikasi Maqāṣid al-Syarī’ah, dan Tantangan Digital. 

A. Rekonstruksi Metodologi dan Ijtihād Jamā’ī 

Tantangan hukum kontemporer, seperti isu cloning, transaksi derivatif, 
atau hak kekayaan intelektual, bersifat multidimensi dan tidak dapat dijawab 

hanya dengan merujuk pada teks literal masa lalu. Tarikh Tasyri’ 
menunjukkan bahwa pada masa Khulafaur Rasyidin, Ijtihād sering dilakukan 

secara kolektif (syura). Model historis ini direplikasi di era modern melalui 
Ijtihād Jamā’ī (Ijtihad Kolektif), yang dilakukan oleh lembaga-lembaga fatwa, 
seperti Majelis Ulama Indonesia (MUI), OKI Islamic Fiqh Academy, atau 

Otoritas Jasa Keuangan Syariah. Ijtihād Jamā’ī bukan hanya mengumpulkan 
ulama, tetapi juga melibatkan pakar ekonomi, kedokteran, dan teknologi, 

sebuah praktik yang secara historis memiliki akar kuat pada model 

musyawarah era sahabat dan didukung oleh prinsip Maṣlaḥah Mursalah 
madzhab Maliki14. Signifikansi kajian Tarikh Tasyri’ di sini adalah 

memberikan legitimasi historis pada metode kolektif yang sangat dibutuhkan 
oleh kompleksitas hukum modern. 

B. Fleksibilitas Hukum Melalui Talfīq dan Takhayyur 

Pengalaman Tarikh Tasyri’ pasca-abad pertengahan mengajarkan bahwa 

kunci untuk mengatasi stagnasi adalah fleksibilitas dalam memilih 
pandangan hukum. Konsep Talfīq (mencampur aduk pandangan madzhab) 

dan Takhayyur (memilih pandangan yang paling sesuai) yang dulu 
diperdebatkan, kini menjadi alat utama dalam kodifikasi Hukum Islam di 
banyak negara. Misalnya, Undang-Undang Peradilan Agama di Indonesia 

sering mengadopsi pandangan dari berbagai madzhab untuk satu isu tertentu 
(seperti Madzhab Syafi’i untuk ibadah, tetapi mengadopsi pandangan lain 

untuk hukum keluarga) demi mencapai kemaslahatan yang lebih besar dan 
keseragaman putusan. Tanpa pemahaman mendalam terhadap sejarah 
perbedaan metodologis madzhab, talfīq bisa dianggap sebagai penyimpangan; 

namun, Tarikh Tasyri’ menjelaskan bahwa ini adalah evolusi wajar yang 

 
13 Ghufron, N. (2017). Dinamika Hukum Islam di Indonesia. 
14 Muhamad, A. (2019). Ijtihad Kontemporer: Sejarah dan Metodologi. 



 

181 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah  

 

 

didorong oleh kebutuhan untuk keluar dari kekakuan taqlīd yang 
berlebihan15.  

C. Revelensi Maqāṣid al-Syarī’ah dalam Isu Global 

Pelajaran paling berharga dari Tarikh Tasyri’ adalah bahwa seluruh upaya 

Tasyri’ di setiap periode pada dasarnya diarahkan untuk mencapai Maqāṣid 
al-Syarī’ah (Tujuan-tujuan Hukum Islam), yaitu memelihara agama (dīn), jiwa 

(nafs), akal (‘aql), keturunan (naṣl), dan harta (māl). Ketika menghadapi isu 

baru yang tidak ada teksnya, seperti perlindungan data pribadi atau hak 
paten, mujtahid modern tidak mencari dalil harfiah, tetapi mencari bagaimana 

Tasyri’ historis melindungi maqāṣid tersebut. Misalnya, perlindungan Hak 
Kekayaan Intelektual (HKI) dapat dipertimbangkan wajib dalam Hukum Islam 
kontemporer karena secara substansial melindungi Harta (māl) dan Akal (‘aql) 
dari hasil penemuan ilmiah, sejalan dengan tujuan Syariat, meskipun konsep 
HKI tidak ada pada masa Nabi16. Dengan demikian, Tarikh Tasyri’ 
mengajarkan para mujtahid modern untuk berpikir secara teleologis 
(berdasarkan tujuan), bukan hanya secara tekstual. 

D. Tantangan Digital dan Hifzh al-Aql 

Diskusi mengenai dampak transformasi digital tidak akan lengkap tanpa 
mempertimbangkan peran teknologi dalam meningkatkan polarisasi sosial. 

Struktur platform digital, yang didorong oleh algoritma yang mengutamakan 
engagement, cenderung menciptakan 'gelembung filter' (filter bubbles) dan 

gema kamar (echo chambers). Fenomena ini secara bertahap membatasi 
paparan individu terhadap perspektif yang berbeda, mengeraskan keyakinan 

yang sudah ada, dan secara signifikan menghambat kemampuan untuk 
mencapai wacana publik yang rasional dan terinformasi. Dalam konteks 
Tasyri’, fragmentasi digital ini menantang prinsip Hifzh al-Aql (pemeliharaan 

akal) dan Ijtihād Jamā’ī, menuntut lembaga fatwa untuk mengembangkan 
metodologi baru dalam verifikasi informasi dan penanggulangan disinformasi 

yang terstruktur17.  

 

Peran ‘Urf dan ‘Ādah dalam Konstruksi Hukum Lokal Kontemporer 

Signifikansi kajian Tarikh Tasyri’ meluas ke ranah interaksi Hukum Islam 
dengan praktik dan kebiasaan sosial yang telah mengakar. Disiplin ini secara 

historis memberikan pengakuan terhadap ‘Urf (kebiasaan yang diakui baik) dan 

 
15 Mu’allim, S. (2023). Peran Ijtihad dalam Reformasi Hukum Keluarga. 
16 Harahap, B. (2019). Filsafat Hukum Islam. 
17 Smith, A. B. (2024). Polarisasi Digital dan Ancaman terhadap Wacana Publik. 



 

182 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah  

 

 

‘Ādah (tradisi yang berulang) sebagai sumber hukum sekunder. Pada dasarnya, 
para Imam Madzhab, terutama Madzhab Hanafi dan Maliki, mengakui bahwa 

kebiasaan lokal yang tidak bertentangan dengan prinsip dasar Syariat (‘Urf 
Shahih) dapat dijadikan dasar penetapan hukum (tasyri’). Pengakuan ini 

merupakan manifestasi nyata dari sifat adaptif Syariat, yang memungkinkan 
Hukum Islam untuk menyerap dan mengharmonisasi dirinya dengan sistem 

sosial dan budaya setempat. Tanpa adanya kajian Tarikh Tasyri’ yang melacak 
legitimasi historis ‘Urf, sulit bagi sistem hukum modern untuk 

mengintegrasikan Hukum Adat dalam kerangka legislasi nasional18.  

Dalam konteks negara-negara pluralistik seperti Indonesia, di mana Hukum 
Islam harus berdampingan dengan Hukum Adat yang kuat, peran ‘Urf yang 
dilegitimasi secara historis menjadi sangat krusial. Analisis Tarikh Tasyri’ 
memberikan pijakan filosofis bahwa penggunaan ‘Urf bukanlah kompromi legal, 

melainkan perpanjangan dari prinsip Maṣlaḥah dan Taysīr (kemudahan) yang 

sudah dipraktikkan sejak periode klasik19. Misalnya, dalam Hukum Keluarga 
Islam, praktik mahar atau warisan adat tertentu dapat diterima selama tidak 

melanggar ketentuan naṣṣ yang qat’ī. Keberhasilan kodifikasi hukum keluarga, 

seperti Kompilasi Hukum Islam (KHI) di Indonesia, sangat bergantung pada 
kemampuan para penyusunnya untuk melakukan takhayyur (pemilihan 
pandangan) dan talfīq (penggabungan) yang melibatkan pengakuan terhadap 

‘Urf sebagai sumber hukum yang sah20. Oleh karena itu, Tarikh Tasyri’ tidak 

hanya mempelajari sejarah penetapan hukum dari atas (otoritas naṣṣ dan 

Ijtihād), tetapi juga dari bawah (interaksi sosial dan kebiasaan yang mengikat), 
menghasilkan konstruksi hukum yang lebih inklusif dan diterima secara 

sosial21. Penggunaan ‘Urf dalam hukum bisnis syariah kontemporer, seperti 
praktik pengakuan kontrak lokal yang tidak baku, juga mengukuhkan 
signifikansi metodologi ini di era globalisasi, di mana praktik bisnis dapat 

berbeda antar-negara namun tetap harus berada dalam koridor Syariah22. 
Pemahaman mendalam ini penting untuk membedakan antara ‘Urf yang benar-

benar memberikan kemaslahatan dengan tradisi yang bertentangan dengan 

maqāṣid, memastikan bahwa fleksibilitas tidak mengorbankan integritas Syariat 
itu sendiri23.  

Tarikh Tasyri’ sebagai Kritik Epistemologis terhadap dan Fundamentalis 

Hukum  

 
18 Zaidan, A. K. (1980). Al-Madkhal li Dirasat al-Syari’ah al-Islamiyyah. 
19 Mas’ud, M. K. (1995). Shatibi’s Philosophy of Islamic Law. 
20 Ghufron, N. (2017). Dinamika Hukum Islam di Indonesia. 
21 Lubis, A. (2017). Dialektika Fiqih dan Perubahan Sosial. 
22 Karim, S. A. (2018). Fiqh al-Mu’amalat al-Maliyyah al-Mu’aṣirah. 
23 Hidayat, K. (1996). Menafsirkan Kehendak Tuhan: Studi tentang Hermeneutika Al-Qur'an. 



 

183 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah  

 

 

Selain memberikan landasan metodologis yang konstruktif, kajian Tarikh 
Tasyri’ juga berfungsi sebagai kritik epistemologis yang penting terhadap 

kecenderungan Taqlīd buta dan fundamentalisme hukum yang kaku. Dengan 
menelusuri sejarah, kita menyadari bahwa periode stagnasi yang ditandai oleh 

penutupan pintu Ijtihād (Insidād Bāb al-Ijtihād) bukanlah ajaran normatif dari 
Syariat, melainkan sebuah respons historis terhadap kondisi sosial, politik, dan 

kekhawatiran disintegrasi Fiqih24. Tarikh Tasyri’ mengajarkan bahwa Ijtihād 

adalah sebuah kewajiban yang berkelanjutan (farḍ kifāyah) yang melekat pada 
ulama, dan praktik taqlīd yang berlebihan berpotensi menghambat adaptasi 

Hukum Islam terhadap realitas yang terus berubah25. Penelusuran historis ini 
menjadi landasan bagi gerakan reformasi hukum Islam modern yang dipelopori 

oleh tokoh-tokoh seperti Muhammad Abduh dan Rasyid Ridha, yang 
menekankan pentingnya kembali kepada sumber primer dan melakukan Ijtihād 
bebas yang bertanggung jawab26.  

Secara kritis, Tarikh Tasyri’ juga membongkar mitos homogenitas hukum 
dalam Islam. Dengan memaparkan secara rinci keragaman metodologi (ikhtilāf) 
yang telah lahir sejak era sahabat dan Madzhab, disiplin ini menegaskan bahwa 
perbedaan pandangan hukum adalah keniscayaan yang sah dan terlegitimasi27. 
Pemahaman historis ini sangat penting untuk melawan narasi hukum yang 

fundamentalis, yang cenderung mengklaim satu pandangan Fiqih sebagai satu-
satunya kebenaran mutlak dan menolak pandangan lain sebagai 
penyimpangan28. Tarikh Tasyri’ memberikan bukti nyata bahwa perbedaan 

pandangan mengenai Istiḥsān, Maṣlaḥah Mursalah, atau prioritas dalil adalah 
hasil dari proses penalaran hukum yang valid dan terstruktur, bukan sekadar 

selera pribadi. Ini menumbuhkan budaya toleransi intelektual (al-tasāmuḥ al-
fikrī) di kalangan praktisi hukum dan masyarakat umum, yang menerima 
pluralitas sebagai kekayaan metodologi29. Dengan mengembalikan Ijtihād pada 

posisi historisnya sebagai mesin penggerak Tasyri’, kajian Tarikh Tasyri’ 
membantu memposisikan Hukum Islam sebagai sistem hukum yang dinamis 

dan terbuka, mampu menjawab tantangan tanpa harus mengorbankan 
integritas epistemologisnya. Tuntutan kontemporer terhadap demokratisasi 
fatwa dan transparansi proses penetapan hukum semakin menguatkan 

perlunya pemahaman terhadap sejarah Tasyri’ untuk memastikan bahwa 

praktik hukum masa kini tetap berpegang teguh pada kaidah istinbaṭ yang telah 
teruji secara historis30.  

 
24 Ash Shiddieqy, T. M. H. (1980). Hukum Islam dan Tarikh Tasyri’. 
25 Hosen, I. (2005). Ijtihad dan Perkembangan Hukum Islam. 
26 Rahman, F. (1982). Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. 
27 Zarkasyi, M. (2018). Studi Komparatif Madzhab Fiqh. 
28 Shaltut, M. (1966). Al-Islam ‘Aqidah wa Syari’ah. 
29 Muzadi, A. (2020). Fiqh Politik: Ijtihad Siyasah para Ulama Klasik dan Kontemporer. 
30 Dahlan, A. A. (2018). Ushul Fiqh: Metodologi Hukum Islam. 



 

184 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah  

 

 

Aplikasi Historis dalam Bioetika dan Fiqh Kedokteran Kontemporer 

Salah satu arena paling krusial di mana kajian Tarikh Tasyri’ menunjukkan 

signifikansi terbesarnya adalah dalam disiplin Fiqh Kedokteran (Bioetika). Isu-
isu seperti transplantasi organ, bayi tabung (In Vitro Fertilization/IVF), hingga 
penentuan mati otak membutuhkan respons hukum yang cepat, presisi, dan 

bertanggung jawab, padahal dalil naṣṣ yang eksplisit mengenai hal-hal ini tidak 
ada. Dalam kondisi vakum hukum ini, mujtahid kontemporer harus kembali 
kepada fondasi metodologi yang dikembangkan oleh ulama terdahulu31.  

Penerapan prinsip Maṣlaḥah Mursalah (yang dipopulerkan oleh Madzhab 
Maliki) menjadi sangat menonjol. Sebagai contoh, transplantasi organ dari orang 
yang sudah meninggal ke penerima yang masih hidup, yang pada pandangan 
literal bisa dianggap merusak tubuh, diterima oleh mayoritas ulama 

kontemporer karena pertimbangan Maṣlaḥah Dārūriyyah (kemaslahatan primer, 
yaitu menjaga jiwa/nafs)32. Keputusan ini menunjukkan bahwa proses Tasyri’ 
modern bukanlah penemuan baru, melainkan penarikan analogi dari kasus-

kasus historis yang melindungi maqāṣid Syariah, melampaui kerangka Qiyās 
yang terlalu sempit. Selain itu, model Ijtihād Jamā’ī (yang akar historisnya pada 

syura Khulafaur Rasyidin) menjadi wajib dalam bioetika karena melibatkan para 
dokter, ahli biologi, dan ahli hukum (fiqih) secara kolektif untuk memahami 

implikasi ilmiah sebelum menetapkan fatwa33.  

Demikian pula, penentuan sikap terhadap euthanasia (suntik mati) atau 
assisted suicide didasarkan pada prinsip fundamental Hifzh al-Nafs 

(pemeliharaan jiwa) yang merupakan salah satu dari lima maqāṣid utama. 
Meskipun isu ini muncul di era modern, penolakan Syariah terhadap praktik 
tersebut memiliki landasan historis yang kuat pada larangan bunuh diri dan 

larangan membunuh, yang merupakan bagian integral dari legislasi awal (Fase 
Pertama Tasyri’)34. Dengan demikian, Tarikh Tasyri’ memberikan panduan 
metodologis dan kepastian hukum yang sangat diperlukan di tengah kemajuan 

ilmu pengetahuan yang seringkali menimbulkan dilema etika yang kompleks. 

Kesimpulan 

Kajian Tarikh Tasyri’ adalah fondasi yang tak terpisahkan dalam memahami 

dan mengaplikasikan Hukum Islam masa kini. Sejarah legislasi Hukum Islam 
menunjukkan adanya proses evolusi yang berkelanjutan, di mana setiap fase, 

mulai dari ketaatan mutlak pada naṣṣ di masa Rasulullah, pengembangan Ijmā’ 
di masa sahabat, hingga pembentukan kerangka metodologi yang kaya oleh 

 
31 Suprapto, R. (2020). Hukum Bioetika dalam Tinjauan Syariah. 
32 Al-Hayyan, Z. (2022). Prinsip Maṣlaḥah dalam Fatwa Transplantasi Organ. 
33 Nasution, M. A. (2015). Isu-isu Kontemporer dalam Fiqih Kesehatan. 
34 Al-Qaradawi, Y. (2001). Fiqh al-Ṭaharah: Dirāsah Muqāranah. 



 

185 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah  

 

 

Imam Madzhab, memberikan warisan epistemologis yang esensial. Signifikansi 
Tarikh Tasyri’ terletak pada penyediaan legitimasi historis bagi Ijtihād Jamā’ī 
sebagai mekanisme respons hukum kontemporer (termasuk dalam Bioetika), 
memberikan pemahaman kontekstual terhadap ikhtilāf agar dapat digunakan 

sebagai sumber fleksibilitas (talfīq), dan, yang paling utama, mengajarkan 

kembali prinsip Maqāṣid al-Syarī’ah sebagai kompas moral dan logis dalam 
menyusun hukum yang solutif bagi tantangan global. Pemahaman terhadap 

peran historis ’Urf juga memungkinkan harmonisasi hukum lokal, sementara 
fungsinya sebagai Kritik Epistemologis melawan dogmatisme hukum. 

  

 

Daftar Pustaka   

Al-Alwani, Taha Jabir. Maqasid al-Shariah: A Beginner's Guide. London: IIIT, 

2013. 

Al-Hayyan, Z. Prinsip Maṣlaḥah dalam Fatwa Transplantasi Organ. Jakarta: Fiqh 
Press, 2022. 

Al-Jaziri, Abdurrahman. Al-Fiqh 'ala al-Madzahib al-Arba'ah. Beirut: Dar al-Fikr, 

1986. 

Al-Qaradawi, Yusuf. Fiqh al-Ṭaharah: Dirāsah Muqāranah. Beirut: Mu'assasah 
al-Risalah, 2001. 

As-Suyuti, Jalaluddin. Al-Ashbah wa an-Nazha’ir. Beirut: Dar al-Kutub al-

Ilmiyah, 2000. 

Ash Shiddieqy, Teungku Muhammad Hasbi. Hukum Islam dan Tarikh Tasyri’. 
Jakarta: Bulan Bintang, 1980. 

Az-Zarqa, Ahmad. Syarh al-Qawa'id al-Fiqhiyyah. Damaskus: Dar al-Qalam, 

1989. 

Bakar, Osman. Classification of Knowledge in Islam. Cambridge: Islamic Texts 
Society, 1998. 

Dahlan, Abdul Aziz. Ushul Fiqh: Metodologi Hukum Islam. Jakarta: Amzah, 2018. 

Djamil, Fathurrahman. Hukum Ekonomi Syariah: Studi Komparatif. Jakarta: 

Sinar Grafika, 2016. 



 

186 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah  

 

 

Effendi, Satria. Ushul Fiqh. Jakarta: Kencana, 2015. 

Ghazali, Muhammad. Metodologi Fiqh dalam Perubahan Sosial. Surabaya: 

UINSA Press, 2021. 

Ghufron, Nur. Dinamika Hukum Islam di Indonesia. Malang: Setara Press, 2017. 

Hakim, Abdul Aziz, dan Jaih Mubarok. Metodologi Kajian Fiqih Kontemporer. 
Bandung: Remaja Rosdakarya, 2012. 

Hallaq, Wael B. The Origins and Evolution of Islamic Law. Cambridge: Cambridge 

University Press, 2005. 

Harahap, Bornok. Filsafat Hukum Islam. Medan: Perdana Publishing, 2019. 

Hidayat, Komaruddin. Menafsirkan Kehendak Tuhan: Studi tentang 
Hermeneutika Al-Qur'an. Jakarta: Paramadina, 1996. 

Hosen, Ibrahim. Ijtihad dan Perkembangan Hukum Islam. Jakarta: Pustaka 
Firdaus, 2005. 

Huda, Nurul. "Hukum Lingkungan dan Maqasid Syariah." Jurnal Ekonomi 
Syariah 12, no. 3 (2023). 

Karim, Adiwarman A. Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam. Jakarta: RajaGrafindo 
Persada, 2004. 

Karim, S. A. Fiqh al-Mu’amalat al-Maliyyah al-Mu’aṣirah. Kairo: Dar al-Wafa, 

2018. 

Khallaf, Abdul Wahab. Ilm Ushul al-Fiqh. Kairo: Dar Al-Hadits, 2003. 

Lubis, Arbain. Dialektika Fiqih dan Perubahan Sosial. Jakarta: Suara Publik, 
2017. 

Madkur, Muhammad Salam. Madkhal li al-Fiqh al-Islami. Kairo: Dar al-Nahdhah 

al-Arabiyyah, 1965. 

Manna’ al-Qaṭṭan. Mabāḥith fī ‘ulūm al-Qur’ān. Riyadh: Maktabah al-Ma’arif, 
1995. 

Mas’ud, Muhammad Khalid. Shatibi’s Philosophy of Islamic Law. Islamabad: 

Islamic Research Institute, 1995. 



 

187 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah  

 

 

Mu’allim, S. "Peran Ijtihad dalam Reformasi Hukum Keluarga." Jurnal Hukum 
dan Syariah 15, no. 2 (2023). 

Muhamad, Amin. Ijtihad Kontemporer: Sejarah dan Metodologi. Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar, 2019. 

Muzadi, Ahmad. Fiqh Politik: Ijtihad Siyasah Para Ulama Klasik dan 
Kontemporer. Jakarta: Pustaka Nasional, 2020. 

Nasution, Muslim Amin. Isu-isu Kontemporer dalam Fiqih Kesehatan. Jakarta: 
Sinar Grafika, 2015. 

Nurdin, Abidin. Metodologi Penelitian Hukum Islam. Yogyakarta: Deepublish, 

2020. 

Rachmat Syafei. Ilmu Ushul Fiqih. Bandung: Pustaka Setia, 2010. 

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. 
Chicago: The University of Chicago Press, 1982. 

Salim, Munir. Kontekstualisasi Dalil dalam Fiqh Kontemporer. Jakarta: 
RajaGrafindo Persada, 2022. 

Setiawan, Budi. Ushul Fiqh: Kaidah-Kaidah Praktis. Semarang: Walisongo Press, 

2015. 

Shaltut, Mahmud. Al-Islam ‘Aqidah wa Syari’ah. Kairo: Dar al-Qalam, 1966. 

Shihab, M. Quraish. Membumikan Al-Qur'an. Bandung: Mizan, 1999. 

Smith, A. B. "Polarisasi Digital dan Ancaman terhadap Wacana Publik." Jurnal 
Teknologi & Masyarakat 15, no. 3 (2024): 45-62. 

Suprapto, R. Hukum Bioetika dalam Tinjauan Syariah. Surabaya: Pustaka 
Media, 2020. 

Syarifuddin, Amir. Ushul Fiqh. Jakarta: Kencana, 2011. 

Tahir, Hamzah. Peran Madzhab dalam Merespons Teknologi Medis. Makassar: 

Lentera Ilmu, 2019. 

Thamrin, E. "Transformasi Hukum Adat ke Hukum Nasional." Jurnal Adat 
Nusantara 8, no. 1 (2024). 



 

188 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah  

 

 

Yusuf, S. M. Tarikh al-Tasyri’ al-Islami. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 2004. 

Zaidan, Abdul Karim. Al-Madkhal li Dirasat al-Syari’ah al-Islamiyyah. Beirut: 

Mu'assasah al-Risalah, 1980. 

Zarkasyi, M. Studi Komparatif Madzhab Fiqh. Jakarta: Pustaka Zaman, 2018. 

Zuhaili, Wahbah. Usul al-Fiqh al-Islami. Damaskus: Dar al-Fikr, 1986.  


