b- d. : d. h.o Vol. 01. No. 02, 2025
H L u > E-ISSN: xxXX — XXXX
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah
Jurnal Hukum, Sosial dan Humaniora

SIGNIFIKANSI KAJIAN TARIKH TASYRI’ DALAM MEMAHAMI
PERKEMBANGAN HUKUM KONTEMPORER

Nurul Amanah Zebua
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara,Indonesia
Email: zebuanurulamanah@gmail.com

Nisa Ul Amina Siregar
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara,Indonesia
Email: ulaminahnisa@gmail.com

Putri Rizkia Simamora
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara,Indonesia
Email: putririzkial 57@gmail.com

Yasmin Mulya Fadila Harahap
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara,Indonesia
Email: yasminmulyafadilahharahap@gmail.com

Muhammad Rizky Pratama
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara,Indonesia
Email: rizkypatamal@gmail.com

Abstract: The study of Tarikh Tasyri' (History of Islamic Legal Legislation) is a
fundamental scientific discipline that provides a framework for -contextual
understanding of Islamic Law (Figh). This journal aims to analyze the historical
significance of legal methodology from the prophetic era to the modern period and its
relevance in responding to contemporary legal challenges. Through a historical-
analytical approach, it was found that the evolution of Tasyri' was marked by a shift
from the dominance of nass (text) to the strengthening of ijtihad (reasoning) and istinbat
(exploration of law) by the mujtahids. A comprehensive understanding of Tasyri'
periodization-including the role of [jma' during the time of Khulafaur Rasyidin, the use
of Qiyas and Istihsan during the formation of the madhhab, up to the revival of Ijtihad
Jama't in the present era-is very crucial. Its main significance lies in the ability to map
the sources of ikhtilaf (dissent) and apply the principles of Maslahah Murlahah
responsibly, so that Islamic Law remains adaptive, relevant, and a solution to complex
issues such as bioethics, sharia economics, and global environmental law.

Keyword: Tarikh Tasyri’, Islamic Legal History, [jtihad, Istinbat, Maslahah Mursalah,
Legal Periodization

174 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Val.l, No.l, 2025
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah


mailto:zebuanurulamanah@gmail.com
mailto:ulaminahnisa@gmail.com
mailto:putririzkia157@gmail.com
mailto:yasminmulyafadilahharahap@gmail.com
mailto:rizkypatama1@gmail.com

Pendahuluan

Hukum Islam bukanlah produk yang statis, melainkan sebuah sistem
hukum yang dinamis dan berdialektika dengan ruang dan waktu. Dinamika ini
direkam dan dikaji secara sistematis dalam ilmu Tarikh Tasyri’, sebuah disiplin
ilmu yang secara spesifik mempelajari proses legislasi dan perkembangan
metodologi hukum Islam dari awal kemunculannya hingga saat ini. Kehadiran
Hukum Islam di tengah arus modernitas, di mana ia harus berinteraksi dengan
sistem hukum positif negara-bangsa dan menghadapi tantangan teknologi yang
belum pernah ada sebelumnya, menuntut pemahaman yang kontekstual dan
mendalam terhadap akar historisnya. Tanpa pemahaman yang memadai
terhadap sejarah legislasi, upaya untuk melakukan reformasi hukum,
kodifikasi, atau penetapan fatwa baru ([jtthad kontemporer) akan cenderung
ahistoris, rentan terhadap simplifikasi, bahkan berpotensi merusak bangunan
Figih yang telah mapan!. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk
menguraikan secara komprehensif signifikansi kajian Tarikh Tasyri’ sebagai
fondasi epistemologis dalam memahami, merumuskan, dan mengaplikasikan
Hukum Islam di tengah kompleksitas kehidupan modern.

Studi terhadap Tarikh Tasyri’ bukanlah sekadar pelaporan kronologis
peristiwa, melainkan analisis terhadap evolusi sumber, metode penggalian
hukum (Usul al-Figh), dan peran institusi hukum (ulama, madzhab, dewan
fatwa) di setiap periodenya. Perkembangan Hukum Islam pasca-Rasulullah
ditandai dengan upaya sistematis untuk menutup celah-celah hukum yang
tidak diatur secara eksplisit oleh nass, yang akhirnya melahirkan keragaman
metodologi (ikhtilaf) di kalangan para mujtahid awal. Keragaman inilah yang di
kemudian hari menjadi kekayaan khazanah Fiqih yang memberikan fleksibilitas
tak terbatas dalam menghadapi isu baru. Signifikansi Tarikh Tasyri’ menjadi
semakin jelas ketika kita menyadari bahwa solusi atas persoalan kontemporer
seringkali tidak terletak pada penemuan dalil baru, melainkan pada
rekonstruksi dan revitalisasi metode istinbat hukum yang pernah digunakan
oleh ulama terdahulu, seperti pemanfaatan kembali prinsip Maslahah Mursalah
atau Sadd al-Dhara’i’ dalam konteks yang disesuaikan2. Maka, kajian ini akan
berfokus pada periodisasi kunci Tasyri’ dan bagaimana setiap fase memberikan
kontribusi metodologis yang esensial bagi praktik hukum Islam masa kini.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-normatif dengan
metode studi kepustakaan (library research) yang berfokus pada analisis teks-
teks klasik dan kontemporer terkait Tarikh Tasyri’ dan Usul al-Figh. Tipe

1 Hallaq, W. B. (2005). The Origins and Evolution of Islamic Law.
2 Khallaf, A. W. (2003). Iim Ushul Al-Figh.

175 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Val.l, No.l, 2025
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah



penelitian yang diterapkan adalah historis-analitis, yang secara spesifik
menelusuri perkembangan metodologi hukum Islam di setiap periodisasi kunci,
mulai dari era Nass hingga fase Ijtthad Jama’t modern. Data utama dalam
penelitian ini berupa literatur primer (kitab-kitab Usil al-Figh karya Imam
Madzhab dan tokoh reformis) serta literatur sekunder (jurnal ilmiah, disertasi,
dan buku yang mengkaji periodisasi dan signifikansi Tarikh Tasyri). Teknik
pengumpulan data yang digunakan adalah dokumentasi, di mana data
diklasifikasikan berdasarkan tema: (1) konsep dasar dan periodisasi, (2)
metodologi istinbat Madzhab, dan (3) relevansi historis dalam isu kontemporer.
Selanjutnya, data dianalisis secara deskriptif-analitis untuk mengidentifikasi
benang merah (koherensi) antara evolusi hukum di masa lalu dengan kerangka
penetapan fatwa di masa kini, terutama dalam konteks penggunaan prinsip
mashlahah mursalah dan maqashid al-syariah sebagai solusi hukum
kontemporer.

Hasil dan Pembahasan

Konsep Dasar dan Priodisasi Klasik Tarikh Tasyri’

Secara etimologis, Tarikh berarti sejarah atau kronologi waktu, sementara
Tasyri’ berarti penetapan hukum (syariat). Dengan demikian, Tarikh Tasyri’
adalah ilmu yang mengkaji sejarah dan perkembangan penetapan hukum Islam,
termasuk sumber-sumber, metodologi, dan faktor-faktor sosial-politik yang
memengaruhinya dari zaman Rasulullah SAW hingga kini. Tujuan utama kajian
ini adalah untuk memahami bahwa Hukum Islam tumbuh melalui proses
evolusioner, bukan revolusioner, sehingga setiap produk hukum memiliki
konteks sejarahnya sendiri.

Para ahli Usul al-Figh dan Tarikh Tasyri’ umumnya membagi periodisasi
legislasi Hukum Islam menjadi beberapa fase utama. Fase Pertama: Masa
Pembentukan (Era Rasulullah). Ini adalah periode utama turunnya nass (Al-
Qur’an dan Sunnah). Hukum pada masa ini bersifat normatif dan otoritatif.
Metode yang digunakan adalah Tasyri’ Ilahi murni, di mana Nabi Muhammad
SAW berperan sebagai penerima wahyu dan sekaligus mujtahid pertama yang
menafsirkan dan mengaplikasikannya. Hukum seringkali diturunkan secara
bertahap (tadarruj) dan responsif terhadap kasus yang terjadi (asbab al-nuzil
atau asbab al-wurud), yang menunjukkan sifat praktis Syariat3. Pemahaman
akan sifat tadarruj ini sangat penting karena mengajarkan bahwa perubahan
hukum yang mendasar memerlukan proses bertahap dan sosialiasi yang efektif.

Fase Kedua: Masa Penguatan dan [jtihad Kolektif (Era Khulafaur Rasyidin,
11-40 H). Setelah wafatnya Nabi, sumber Tasyri’ baru berhenti, dan

3 Manna’ al-Qattan. (1995). Mabahith fi ‘Ulim al-Qur’an.

176 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Val.l, No.l, 2025
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah



kewenangan legislasi beralih ke tangan para sahabat melalui Jjtihad. Pada masa
ini, [jtthad masih bersifat kolektif, terutama melalui mekanisme musyawarah
dan syura yang dipimpin oleh para Khulafa’ur Rasyidin, yang menghasilkan
praktik jma’ (Konsensus) secara haqiqi (sejati) di kalangan sahabat. Contoh
klasik adalah penetapan hukuman bagi peminum khamr dan kodifikasi Al-
Qur’an. Pada masa ini, kebebasan [jtihad semakin meluas, tetapi masih sangat
terikat pada semangat dan tujuan umum Syariat (maqasid al-syari’ah) yang
telah dipraktikkan Nabi4. Tarikh Tasyri’ pada masa ini mengajarkan kepada kita
tentang pentingnya musyawarah dan legitimasi konsensus dalam penetapan
hukum, sebuah model yang sangat relevan untuk Jjtihad Jama’i modern.

Fase Ketiga: Masa Pembentukan Madzhab dan Kodifikasi Fiqih (Era Tabi’in
dan Imam Madzhab, 41 H - Abad ke-4 H). Fase ini adalah puncak dari
perkembangan metodologi hukum. Perluasan wilayah Islam, munculnya kasus-
kasus baru, dan semakin jauhnya jarak waktu dari sumber primer, mendorong
para mujtahid generasi Tabi’in dan Tabi’u al-Tabi’in untuk merumuskan kaidah-
kaidah Usul al-Figh secara sistematis. Pada fase inilah lahirnya madzhab-
madzhab Fiqgih besar (Hanafi, Maliki, Syafi’i, Hanbali) yang memiliki perbedaan
signifikan dalam prioritas penggunaan sumber hukum sekunder. Misalnya,
Madzhab Hanafi lebih menitikberatkan pada Istihsan (pengecualian dari Qiyas
demi keadilan) dan Urf (kebiasaan lokal), sementara Madzhab Maliki sangat
mengutamakan Maslahah Mursalah dan Sadd al-Dhara’i’ (pencegahan
kejahatan) sebagai penolong dalam proses istinbat hukum?. Perbedaan ini
bukanlah pertanda perpecahan, melainkan bukti fleksibilitas metodologis yang
memungkinkan Hukum Islam diterapkan di various kawasan dengan tradisi
dan kondisi sosial yang berbeda.

Kedalaman Metodologi Madzhab dan Fleksibilitas Hukum

Kajian terhadap metode yang dikembangkan oleh para Imam Madzhab
menunjukkan betapa majunya peradaban hukum Islam dalam merumuskan
kerangka penalaran. Signifikansi Tarikh Tasyri’ pada fase ini terletak pada
bagaimana para Imam Madzhab berhasil mentransformasikan prinsip-prinsip
umum dari nass menjadi peraturan hukum yang rinci (furd). Imam Abu Hanifah
(Madzhab Hanafi), misalnya, dikenal sebagai Ahlu al-Ra’yi (pemilik rasionalitas)
yang banyak menggunakan akal dan Istihsan. Konteks sosial dan geografis
beliau di Kufah (Iraq), yang merupakan pusat perdagangan dan akulturasi
budaya, mengharuskannya untuk sering menggunakan Istthsan untuk
menyesuaikan hukum dengan kebutuhan praktik bisnis yang cepat berubah
dan kompleks. Istihsan dalam Madzhab Hanafi adalah manifestasi dari upaya
mencari keadilan dan kemudahan, sebuah prinsip yang sangat relevan saat ini

4 Zaidan, A. K. (1980). Al-Madkhal li Dirasat al-Syari’ah al-Islamiyyah.
5 Zuhaili, W. (1986). Usul al-Figh al-Islami.

177 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Val.l, No.l, 2025
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah



ketika Hukum Islam harus merespons teknologi finansial yang terus
berkembang®.

Sementara itu, Imam Malik (Madzhab Maliki) di Madinah sangat
mengandalkan ‘Amal Ahl al-Madinah (praktik penduduk Madinah) sebagai
sumber hukum, karena dianggap merepresentasikan praktik Sunnah yang
paling otentik. Selain itu, beliau adalah pendukung utama Maslahah Mursalah,
yaitu penetapan hukum berdasarkan kemaslahatan umum yang tidak diatur
secara eksplisit oleh dalil (nass). Prinsip ini memberikan ruang yang besar bagi
Hukum Islam untuk berinovasi di bidang hukum publik dan administrasi
negara. Tarikh Tasyri’ dari Madzhab Maliki mengajarkan bahwa kemaslahatan
harus menjadi salah satu pertimbangan utama dalam Tasyri’ asalkan tidak
bertentangan dengan prinsip dasar Syariat. Dalam konteks modern, prinsip
Maslahah Mursalah inilah yang menjadi landasan utama bagi penetapan
undang-undang atau peraturan pemerintah yang mengatur hajat hidup orang
banyak, seperti kebijakan subsidi atau jaminan sosial”.

Kemudian muncul Imam Syafii (Madzhab Syafii) yang berperan sebagai
tokoh sintesis. Beliau berusaha menengahi antara Ahlu al-Ra’yi (Hanafi) dan
Ahlu al-Hadith (Maliki) dengan memberikan pembatasan ketat terhadap
penggunaan Istihsan dan Maslahah Mursalah, serta memprioritaskan Qiyas
sebagai metode rasional yang paling terstruktur. Kontribusi utama Imam Syafi’i
adalah pembukuan Ustl al-Figh melalui karyanya Ar-Risalah, yang memberikan
kaidah baku dan sistematis dalam berijtihad. Sistematika yang beliau bangun
ini memberikan kekuatan legalistik dan stabilitas pada Hukum Islam. Bagi
praktisi hukum modern, metodologi Imam Syafii memberikan kerangka yang
jelas dan terukur dalam membuat keputusan hukum, sebuah hal yang sangat
diperlukan dalam proses kodifikasi hukum di era negara-bangsas.

Signifikansi dari keragaman metode ini adalah pengakuan terhadap ikhtilaf
(perbedaan pendapat) sebagai rahmat (kemudahan). Tarikh Tasyri’
membuktikan bahwa perbedaan metodologi istinbat adalah hal yang inheren
dalam Islam, bukan perpecahan. Dengan memahami sejarah madzhab, seorang
mujtahid kontemporer dapat memilih pandangan yang paling sesuai (tarjih) atau
bahkan merumuskan pandangan baru (jtihad intigd’) dengan mengambil
elemen-elemen terbaik dari berbagai madzhab, sebuah fleksibilitas yang sangat
diperlukan dalam Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Pidana Islam (Jinayah)
saat ini®. Misalnya, dalam kontrak Murabahah (jual beli dengan keuntungan),
ulama kontemporer sering menggabungkan prinsip-prinsip dari madzhab yang

6 Karim, S. A. (2018). Figh al-Mu’amalat al-Maliyyah al-Mu’asirah.

7 Al-Alwani, T. J. (2013). Magasid al-Shariah: A Beginner's Guide.

8 Syarifuddin, A. (2011). Ushul Figh.

9 Hakim, A. A., & Mubarok, J. (2012). Metodologi Kajian Figih Kontemporer.

178 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Val.l, No.l, 2025
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah



berbeda untuk menciptakan produk yang sesuai dengan regulasi pasar modal
dan perbankan modern.

Masa Stagnasi dan Kebangkitan Tasyri’ Abad Pertengahan

Setelah periode emas pembentukan madzhab, Tarikh Tasyri’ memasuki fase
yang dikenal sebagai Masa Stagnasi (Abad ke-5 H hingga era modern). Pada
masa ini, otoritas Jjtihad individu cenderung menurun secara drastis, dan terjadi
penutupan pintu Jjtihad (Insidad Bab al-Ijtihad) oleh banyak ulama. Hal ini
disebabkan oleh beberapa faktor historis, termasuk fragmentasi politik,
kekhawatiran akan munculnya bid’ah dalam Fiqgih, dan keinginan untuk
mempertahankan stabilitas hukum yang telah dicapai oleh Imam Madzhab.
Dominasi taqlid (mengikuti pandangan madzhab tertentu) menjadi praktik
umum, dan fokus studi beralih dari istinbat langsung dari nass menjadi syarh
(penjelasan) dan hasyiyah (catatan kaki) terhadap kitab-kitab madzhab yang
sudah adalo.

Meskipun terlihat statis, Tarikh Tasyri’ pada periode ini memberikan
pelajaran berharga mengenai pentingnya Istigra’ (Induksi) dan pembentukan
Qawa’id al-Fighiyyah (Kaidah-Kaidah Fiqgih). Para ulama pasca-madzhab,
seperti para ulama pada masa Daulah Utsmaniyah dan Dinasti Mughal, berhasil
mengkompilasi dan merumuskan ribuan kaidah yang merefleksikan semangat
hukum Islam, seperti "Keyakinan tidak dapat dihilangkan oleh keraguan" (al-
yaqin la yuzalu bi al-syakk) atau "Kesulitan mendatangkan kemudahan" (al-
masyaqqah tajlibu al-taysir)l!. Kaidah-kaidah ini, yang lahir dari akumulasi
istinbat selama berabad-abad, menjadi alat yang sangat praktis dan efektif bagi
hakim (gadi) dan mufti dalam memutuskan kasus tanpa harus kembali ke
perdebatan Usul yang rumit. Dalam sistem hukum modern, Qawa’id al-
Fighiyyah ini berfungsi seperti prinsip-prinsip umum hukum yang memberikan
panduan etis dan logis terhadap putusan hukum, menjadikannya salah satu
warisan Tasyri’ abad pertengahan yang paling aplikatif12.

Pergolakan politik dan kolonialisme yang melanda dunia Islam pada abad ke-
19 dan ke-20 menjadi titik balik yang mengakhiri masa stagnasi. Kontak dengan
sistem hukum Barat (Civil Law dan Common Law) memicu kesadaran akan
perlunya reformasi hukum Islam agar dapat bersanding dengan sistem hukum
modern. Para sarjana dan aktivis muslim mulai menyerukan kembali [jtihad,
membuka kembali pintu yang seolah tertutup, dan menganjurkan pendekatan
talfig (menggabungkan pandangan dari madzhab berbeda) untuk merumuskan
kodifikasi hukum modern yang lebih fleksibel dan sesuai dengan tuntutan
zaman. Upaya kodifikasi ini, yang terjadi di Mesir, Turki, dan kemudian

10 Rahman, F. (1982). Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition.
11 As-Suyuti, J. (2000). Al-Ashbah wa an-Nazha'ir.
12 Az-Zarqa, A. (1989). Syarh al-Qawa'id al-Fighiyyah.

179 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Val.l, No.l, 2025
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah



Indonesia, merupakan fase transisi yang sangat penting, menunjukkan bahwa
Hukum Islam memiliki kapasitas untuk berintegrasi dalam kerangka hukum
negara-bangsals.

Signifikansi Tarikh Tarikh Tasyri’ dalam Hukum Kontemporer

Kajian Tarikh Tasyri’ memiliki signifikansi yang tidak terhindarkan dalam
empat aspek utama Hukum Islam masa kini: Rekonstruksi Metodologi,
Fleksibilitas Hukum, Aplikasi Maqasid al-Syari’ah, dan Tantangan Digital.

A. Rekonstruksi Metodologi dan Ijtihad Jama’t

Tantangan hukum kontemporer, seperti isu cloning, transaksi derivatif,
atau hak kekayaan intelektual, bersifat multidimensi dan tidak dapat dijawab
hanya dengan merujuk pada teks literal masa lalu. Tarikh Tasyri’
menunjukkan bahwa pada masa Khulafaur Rasyidin, [jtihad sering dilakukan
secara kolektif (syura). Model historis ini direplikasi di era modern melalui
[jtihad Jama? ([jtihad Kolektif), yang dilakukan oleh lembaga-lembaga fatwa,
seperti Majelis Ulama Indonesia (MUI), OKI Islamic Figh Academy, atau
Otoritas Jasa Keuangan Syariah. [jtihad Jama’i bukan hanya mengumpulkan
ulama, tetapi juga melibatkan pakar ekonomi, kedokteran, dan teknologi,
sebuah praktik yang secara historis memiliki akar kuat pada model
musyawarah era sahabat dan didukung oleh prinsip Maslahah Mursalah
madzhab Malikil4. Signifikansi kajian Tarikh Tasyri’ di sini adalah
memberikan legitimasi historis pada metode kolektif yang sangat dibutuhkan
oleh kompleksitas hukum modern.

B. Fleksibilitas Hukum Melalui Talfiq dan Takhayyur

Pengalaman Tarikh Tasyri’ pasca-abad pertengahan mengajarkan bahwa
kunci untuk mengatasi stagnasi adalah fleksibilitas dalam memilih
pandangan hukum. Konsep Talfig (mencampur aduk pandangan madzhab)
dan Takhayyur (memilih pandangan yang paling sesuai) yang dulu
diperdebatkan, kini menjadi alat utama dalam kodifikasi Hukum Islam di
banyak negara. Misalnya, Undang-Undang Peradilan Agama di Indonesia
sering mengadopsi pandangan dari berbagai madzhab untuk satu isu tertentu
(seperti Madzhab Syafi’i untuk ibadah, tetapi mengadopsi pandangan lain
untuk hukum keluarga) demi mencapai kemaslahatan yang lebih besar dan
keseragaman putusan. Tanpa pemahaman mendalam terhadap sejarah
perbedaan metodologis madzhab, talfig bisa dianggap sebagai penyimpangan;
namun, Tartkh Tasyri’ menjelaskan bahwa ini adalah evolusi wajar yang

13 Ghufron, N. (2017). Dinamika Hukum Islam di Indonesia.
14 Muhamad, A. (2019). [jitihad Kontemporer: Sejarah dan Metodologi.

180 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Val.l, No.l, 2025
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah



didorong oleh kebutuhan untuk keluar dari kekakuan taqlid yang
berlebihanls.

C. Revelensi Magasid al-Syari’ah dalam Isu Global

Pelajaran paling berharga dari Tarikh Tasyri’ adalah bahwa seluruh upaya
Tasyri’ di setiap periode pada dasarnya diarahkan untuk mencapai Magqgasid
al-Syart’ah (Tujuan-tujuan Hukum Islam), yaitu memelihara agama (din), jiwa
(nafs), akal (‘aql), keturunan (nasl), dan harta (mal). Ketika menghadapi isu
baru yang tidak ada teksnya, seperti perlindungan data pribadi atau hak
paten, mujtahid modern tidak mencari dalil harfiah, tetapi mencari bagaimana
Tasyri’ historis melindungi magqgasid tersebut. Misalnya, perlindungan Hak
Kekayaan Intelektual (HKI) dapat dipertimbangkan wajib dalam Hukum Islam
kontemporer karena secara substansial melindungi Harta (mal) dan Akal (‘aq))
dari hasil penemuan ilmiah, sejalan dengan tujuan Syariat, meskipun konsep
HKI tidak ada pada masa Nabil®. Dengan demikian, Tarikh Tasyri’
mengajarkan para mujtahid modern untuk berpikir secara teleologis
(berdasarkan tujuan), bukan hanya secara tekstual.

D. Tantangan Digital dan Hifzh al-Aql

Diskusi mengenai dampak transformasi digital tidak akan lengkap tanpa
mempertimbangkan peran teknologi dalam meningkatkan polarisasi sosial.
Struktur platform digital, yang didorong oleh algoritma yang mengutamakan
engagement, cenderung menciptakan 'gelembung filter' (filter bubbles) dan
gema kamar (echo chambers). Fenomena ini secara bertahap membatasi
paparan individu terhadap perspektif yang berbeda, mengeraskan keyakinan
yang sudah ada, dan secara signifikan menghambat kemampuan untuk
mencapai wacana publik yang rasional dan terinformasi. Dalam konteks
Tasyri’, fragmentasi digital ini menantang prinsip Hifzh al-Aql (pemeliharaan
akal) dan [tihad Jama’i, menuntut lembaga fatwa untuk mengembangkan
metodologi baru dalam verifikasi informasi dan penanggulangan disinformasi
yang terstrukturl?.

Peran ‘Urfdan ‘Adah dalam Konstruksi Hukum Lokal Kontemporer

Signifikansi kajian Tarikh Tasyri’ meluas ke ranah interaksi Hukum Islam

dengan praktik dan kebiasaan sosial yang telah mengakar. Disiplin ini secara
historis memberikan pengakuan terhadap ‘Urf (kebiasaan yang diakui baik) dan

15 Mu’allim, S. (2023). Peran [jtihad dalam Reformasi Hukum Keluarga.
16 Harahap, B. (2019). Filsafat Hukum Islam.
17 Smith, A. B. (2024). Polarisasi Digital dan Ancaman terhadap Wacana Publik.

181 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Val.l, No.l, 2025
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah



‘Adah (tradisi yang berulang) sebagai sumber hukum sekunder. Pada dasarnya,
para Imam Madzhab, terutama Madzhab Hanafi dan Maliki, mengakui bahwa
kebiasaan lokal yang tidak bertentangan dengan prinsip dasar Syariat (‘Urf
Shahih) dapat dijadikan dasar penetapan hukum (tasyri). Pengakuan ini
merupakan manifestasi nyata dari sifat adaptif Syariat, yang memungkinkan
Hukum Islam untuk menyerap dan mengharmonisasi dirinya dengan sistem
sosial dan budaya setempat. Tanpa adanya kajian Tarikh Tasyri’ yang melacak
legitimasi historis  ‘Urf, sulit bagi sistem hukum modern untuk
mengintegrasikan Hukum Adat dalam kerangka legislasi nasionallé.

Dalam konteks negara-negara pluralistik seperti Indonesia, di mana Hukum
Islam harus berdampingan dengan Hukum Adat yang kuat, peran ‘Urf yang
dilegitimasi secara historis menjadi sangat krusial. Analisis Tarikh Tasyri’
memberikan pijakan filosofis bahwa penggunaan ‘Urfbukanlah kompromi legal,
melainkan perpanjangan dari prinsip Maslahah dan Taysir (kemudahan) yang
sudah dipraktikkan sejak periode klasik!®. Misalnya, dalam Hukum Keluarga
Islam, praktik mahar atau warisan adat tertentu dapat diterima selama tidak
melanggar ketentuan nass yang qat’t. Keberhasilan kodifikasi hukum keluarga,
seperti Kompilasi Hukum Islam (KHI) di Indonesia, sangat bergantung pada
kemampuan para penyusunnya untuk melakukan takhayyur (pemilihan
pandangan) dan talfig (penggabungan) yang melibatkan pengakuan terhadap
‘Urf sebagai sumber hukum yang sahZ20. Oleh karena itu, Tarikh Tasyri’ tidak
hanya mempelajari sejarah penetapan hukum dari atas (otoritas nass dan
Jjtihad), tetapi juga dari bawah (interaksi sosial dan kebiasaan yang mengikat),
menghasilkan konstruksi hukum yang lebih inklusif dan diterima secara
sosial?l. Penggunaan Urf dalam hukum bisnis syariah kontemporer, seperti
praktik pengakuan kontrak lokal yang tidak baku, juga mengukuhkan
signifikansi metodologi ini di era globalisasi, di mana praktik bisnis dapat
berbeda antar-negara namun tetap harus berada dalam koridor Syariah?2.
Pemahaman mendalam ini penting untuk membedakan antara ‘Urfyang benar-
benar memberikan kemaslahatan dengan tradisi yang bertentangan dengan
magqasid, memastikan bahwa fleksibilitas tidak mengorbankan integritas Syariat
itu sendiri23.

Tarikh Tasyri’ sebagai Kritik Epistemologis terhadap dan Fundamentalis
Hukum

18 Zaidan, A. K. (1980). Al-Madkhal li Dirasat al-Syari’ah al-Islamiyyah.

19 Mas’ud, M. K. (1995). Shatibi’s Philosophy of Islamic Law.

20 Ghufron, N. (2017). Dinamika Hukum Islam di Indonesia.

21 Lubis, A. (2017). Dialektika Figih dan Perubahan Sosial.

22 Karim, S. A. (2018). Figh al-Mu’amalat al-Maliyyah al-Mu’asirah.

23 Hidayat, K. (1996). Menafsirkan Kehendak Tuhan: Studi tentang Hermeneutika Al-Qur'an.

182 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Val.l, No.l, 2025
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah



Selain memberikan landasan metodologis yang konstruktif, kajian Tarikh
Tasyri’ juga berfungsi sebagai kritik epistemologis yang penting terhadap
kecenderungan Tagqlid buta dan fundamentalisme hukum yang kaku. Dengan
menelusuri sejarah, kita menyadari bahwa periode stagnasi yang ditandai oleh
penutupan pintu [jtihad (Insidad Bab al-[jtihad) bukanlah ajaran normatif dari
Syariat, melainkan sebuah respons historis terhadap kondisi sosial, politik, dan
kekhawatiran disintegrasi Fiqih?*4. Tarikh Tasyri’ mengajarkan bahwa Ijtihad
adalah sebuah kewajiban yang berkelanjutan (fard kifayah) yang melekat pada
ulama, dan praktik taqlid yang berlebihan berpotensi menghambat adaptasi
Hukum Islam terhadap realitas yang terus berubah?5. Penelusuran historis ini
menjadi landasan bagi gerakan reformasi hukum Islam modern yang dipelopori
oleh tokoh-tokoh seperti Muhammad Abduh dan Rasyid Ridha, yang
menekankan pentingnya kembali kepada sumber primer dan melakukan Jjtihad
bebas yang bertanggung jawab?26.

Secara kritis, Tarikh Tasyri’ juga membongkar mitos homogenitas hukum
dalam Islam. Dengan memaparkan secara rinci keragaman metodologi (ikhtilaf)
yang telah lahir sejak era sahabat dan Madzhab, disiplin ini menegaskan bahwa
perbedaan pandangan hukum adalah keniscayaan yang sah dan terlegitimasi?”.
Pemahaman historis ini sangat penting untuk melawan narasi hukum yang
fundamentalis, yang cenderung mengklaim satu pandangan Fiqih sebagai satu-
satunya kebenaran mutlak dan menolak pandangan lain sebagai
penyimpangan28. Tarikh Tasyri’ memberikan bukti nyata bahwa perbedaan
pandangan mengenai Istthsan, Maslahah Mursalah, atau prioritas dalil adalah
hasil dari proses penalaran hukum yang valid dan terstruktur, bukan sekadar
selera pribadi. Ini menumbuhkan budaya toleransi intelektual (al-tasamuh al-
fikri) di kalangan praktisi hukum dan masyarakat umum, yang menerima
pluralitas sebagai kekayaan metodologi??. Dengan mengembalikan [jtihad pada
posisi historisnya sebagai mesin penggerak Tasyri’, kajian Tarikh Tasyri’
membantu memposisikan Hukum Islam sebagai sistem hukum yang dinamis
dan terbuka, mampu menjawab tantangan tanpa harus mengorbankan
integritas epistemologisnya. Tuntutan kontemporer terhadap demokratisasi
fatwa dan transparansi proses penetapan hukum semakin menguatkan
perlunya pemahaman terhadap sejarah Tasyri’ untuk memastikan bahwa
praktik hukum masa kini tetap berpegang teguh pada kaidah istinbat yang telah
teruji secara historiss3.

24 Ash Shiddieqy, T. M. H. (1980). Hukum Islam dan Tarikh Tasyri’.

25 Hosen, I. (20095). Jitihad dan Perkembangan Hukum Islam.

26 Rahman, F. (1982). Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition.
27 Zarkasyi, M. (2018). Studi Komparatif Madzhab Figh.

28 Shaltut, M. (1966). Al-Islam ‘Aqidah wa Syari’ah.

29 Muzadi, A. (2020). Figh Politik: Ijtihad Siyasah para Ulama Klasik dan Kontemporer.
30 Dahlan, A. A. (2018). Ushul Figh: Metodologi Hukum Islam.

183 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Val.l, No.l, 2025
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah



Aplikasi Historis dalam Bioetika dan Figh Kedokteran Kontemporer

Salah satu arena paling krusial di mana kajian Tarikh Tasyri’ menunjukkan
signifikansi terbesarnya adalah dalam disiplin Figh Kedokteran (Bioetika). Isu-
isu seperti transplantasi organ, bayi tabung (In Vitro Fertilization/IVF), hingga
penentuan mati otak membutuhkan respons hukum yang cepat, presisi, dan
bertanggung jawab, padahal dalil nass yang eksplisit mengenai hal-hal ini tidak
ada. Dalam kondisi vakum hukum ini, mujtahid kontemporer harus kembali
kepada fondasi metodologi yang dikembangkan oleh ulama terdahulus!.

Penerapan prinsip Maslahah Mursalah (yang dipopulerkan oleh Madzhab
Maliki) menjadi sangat menonjol. Sebagai contoh, transplantasi organ dari orang
yang sudah meninggal ke penerima yang masih hidup, yang pada pandangan
literal bisa dianggap merusak tubuh, diterima oleh mayoritas ulama
kontemporer karena pertimbangan Maslahah Darariyyah (kemaslahatan primer,
yaitu menjaga jiwa/nafs)32. Keputusan ini menunjukkan bahwa proses Tasyri’
modern bukanlah penemuan baru, melainkan penarikan analogi dari kasus-
kasus historis yang melindungi maqasid Syariah, melampaui kerangka Qiyas
yang terlalu sempit. Selain itu, model [jtihad Jama’t (yang akar historisnya pada
syura Khulafaur Rasyidin) menjadi wajib dalam bioetika karena melibatkan para
dokter, ahli biologi, dan ahli hukum (figih) secara kolektif untuk memahami
implikasi ilmiah sebelum menetapkan fatwas33.

Demikian pula, penentuan sikap terhadap euthanasia (suntik mati) atau
assisted suicide didasarkan pada prinsip fundamental Hifzh al-Nafs
(pemeliharaan jiwa) yang merupakan salah satu dari lima maqasid utama.
Meskipun isu ini muncul di era modern, penolakan Syariah terhadap praktik
tersebut memiliki landasan historis yang kuat pada larangan bunuh diri dan
larangan membunuh, yang merupakan bagian integral dari legislasi awal (Fase
Pertama Tasyri)3*. Dengan demikian, Tarikh Tasyri’ memberikan panduan
metodologis dan kepastian hukum yang sangat diperlukan di tengah kemajuan
ilmu pengetahuan yang seringkali menimbulkan dilema etika yang kompleks.

Kesimpulan

Kajian Tarikh Tasyri’ adalah fondasi yang tak terpisahkan dalam memahami
dan mengaplikasikan Hukum Islam masa kini. Sejarah legislasi Hukum Islam
menunjukkan adanya proses evolusi yang berkelanjutan, di mana setiap fase,
mulai dari ketaatan mutlak pada nass di masa Rasulullah, pengembangan jma’
di masa sahabat, hingga pembentukan kerangka metodologi yang kaya oleh

31 Suprapto, R. (2020). Hukum Bioetika dalam Tinjauan Syariah.

32 Al-Hayyan, Z. (2022). Prinsip Maslahah dalam Fatwa Transplantasi Organ.
33 Nasution, M. A. (2015). Isu-isu Kontemporer dalam Figih Kesehatan.

34 Al-Qaradawi, Y. (2001). Figh al-Taharah: Dirasah Mugaranah.

184 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Val.l, No.l, 2025
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah



Imam Madzhab, memberikan warisan epistemologis yang esensial. Signifikansi
Tarikh Tasyri’ terletak pada penyediaan legitimasi historis bagi [jtihad Jama’t
sebagai mekanisme respons hukum kontemporer (termasuk dalam Bioetika),
memberikan pemahaman kontekstual terhadap ikhtilaf agar dapat digunakan
sebagai sumber fleksibilitas (talfig), dan, yang paling utama, mengajarkan
kembali prinsip Magasid al-Syari’ah sebagai kompas moral dan logis dalam
menyusun hukum yang solutif bagi tantangan global. Pemahaman terhadap
peran historis "Urf juga memungkinkan harmonisasi hukum lokal, sementara
fungsinya sebagai Kritik Epistemologis melawan dogmatisme hukum.

Daftar Pustaka

Al-Alwani, Taha Jabir. Maqasid al-Shariah: A Beginner's Guide. London: IIIT,
2013.

Al-Hayyan, Z. Prinsip Maslahah dalam Fatwa Transplantasi Organ. Jakarta: Figh
Press, 2022.

Al-Jdaziri, Abdurrahman. Al-Figh 'ala al-Madzahib al-Arba'ah. Beirut: Dar al-Fikr,
1986.

Al-Qaradawi, Yusuf. Figh al-Taharah: Dirasah Muqgaranah. Beirut: Mu'assasah
al-Risalah, 2001.

As-Suyuti, Jalaluddin. Al-Ashbah wa an-Nazha’ir. Beirut: Dar al-Kutub al-
[Imiyah, 2000.

Ash Shiddieqy, Teungku Muhammad Hasbi. Hukum Islam dan Tarikh Tasyri’.
Jakarta: Bulan Bintang, 1980.

Az-Zarqa, Ahmad. Syarh al-Qawa'id al-Fighiyyah. Damaskus: Dar al-Qalam,
1989.

Bakar, Osman. Classification of Knowledge in Islam. Cambridge: Islamic Texts
Society, 1998.

Dahlan, Abdul Aziz. Ushul Figh: Metodologi Hukum Islam. Jakarta: Amzah, 2018.

Djamil, Fathurrahman. Hukum Ekonomi Syariah: Studi Komparatif. Jakarta:
Sinar Grafika, 2016.

185 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Val.l, No.l, 2025
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah



Effendi, Satria. Ushul Figh. Jakarta: Kencana, 2015.

Ghazali, Muhammad. Metodologi Figh dalam Perubahan Sosial. Surabaya:
UINSA Press, 2021.

Ghufron, Nur. Dinamika Hukum Islam di Indonesia. Malang: Setara Press, 2017.

Hakim, Abdul Aziz, dan Jaih Mubarok. Metodologi Kajian Figih Kontemporer.
Bandung: Remaja Rosdakarya, 2012.

Hallaq, Wael B. The Origins and Evolution of Islamic Law. Cambridge: Cambridge
University Press, 2005.

Harahap, Bornok. Filsafat Hukum Islam. Medan: Perdana Publishing, 2019.

Hidayat, Komaruddin. Menafsirkan Kehendak Tuhan: Studi tentang
Hermeneutika Al-Qur'an. Jakarta: Paramadina, 1996.

Hosen, Ibrahim. Jjtihad dan Perkembangan Hukum Islam. Jakarta: Pustaka
Firdaus, 2005.

Huda, Nurul. "Hukum Lingkungan dan Maqasid Syariah." Jurnal Ekonomi
Syariah 12, no. 3 (2023).

Karim, Adiwarman A. Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam. Jakarta: RajaGrafindo
Persada, 2004.

Karim, S. A. Figh al-Mu’amalat al-Maliyyah al-Mu’asirah. Kairo: Dar al-Wafa,
2018.

Khallaf, Abdul Wahab. IIm Ushul al-Figh. Kairo: Dar Al-Hadits, 2003.

Lubis, Arbain. Dialektika Figih dan Perubahan Sosial. Jakarta: Suara Publik,
2017.

Madkur, Muhammad Salam. Madkhal li al-Figh al-Islami. Kairo: Dar al-Nahdhah
al-Arabiyyah, 1965.

Manna’ al-Qattan. Mabahith ft ‘ulum al-Qur’an. Riyadh: Maktabah al-Ma’arif,
1995.

Mas’ud, Muhammad Khalid. Shatibi’s Philosophy of Islamic Law. Islamabad:

Islamic Research Institute, 1995.

186 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Val.l, No.l, 2025
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah



Mu’allim, S. "Peran [jtihad dalam Reformasi Hukum Keluarga." Jurnal Hukum
dan Syariah 15, no. 2 (2023).

Muhamad, Amin. Ijtihad Kontemporer: Sejarah dan Metodologi. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2019.

Muzadi, Ahmad. Figh Politik: I[jtthad Siyasah Para Ulama Klasik dan
Kontemporer. Jakarta: Pustaka Nasional, 2020.

Nasution, Muslim Amin. Isu-isu Kontemporer dalam Figih Kesehatan. Jakarta:
Sinar Grafika, 2015.

Nurdin, Abidin. Metodologi Penelitian Hukum Islam. Yogyakarta: Deepublish,
2020.

Rachmat Syafei. Ilmu Ushul Figih. Bandung: Pustaka Setia, 2010.

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition.
Chicago: The University of Chicago Press, 1982.

Salim, Munir. Kontekstualisasi Dalil dalam Figh Kontemporer. Jakarta:
RajaGrafindo Persada, 2022.

Setiawan, Budi. Ushul Figh: Kaidah-Kaidah Praktis. Semarang: Walisongo Press,
2015.

Shaltut, Mahmud. Al-Islam ‘Aqgidah wa Syari’ah. Kairo: Dar al-Qalam, 1966.
Shihab, M. Quraish. Membumikan Al-Qur'an. Bandung: Mizan, 1999.

Smith, A. B. "Polarisasi Digital dan Ancaman terhadap Wacana Publik." Jurnal
Teknologi & Masyarakat 15, no. 3 (2024): 45-62.

Suprapto, R. Hukum Bioetika dalam Tinjauan Syariah. Surabaya: Pustaka
Media, 2020.

Syarifuddin, Amir. Ushul Figh. Jakarta: Kencana, 2011.

Tahir, Hamzah. Peran Madzhab dalam Merespons Teknologi Medis. Makassar:
Lentera Ilmu, 2019.

Thamrin, E. "Transformasi Hukum Adat ke Hukum Nasional." Jurnal Adat

Nusantara 8, no. 1 (2024).

187 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Val.l, No.l, 2025
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah



Yusuf, S. M. Tarikh al-Tasyri’ al-Islami. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 2004.

Zaidan, Abdul Karim. Al-Madkhal li Dirasat al-Syari’ah al-Islamiyyah. Beirut:
Mu'assasah al-Risalah, 1980.

Zarkasyi, M. Studi Komparatif Madzhab Figh. Jakarta: Pustaka Zaman, 2018.

Zuhaili, Wahbah. Usul al-Figh al-Islami. Damaskus: Dar al-Fikr, 1986.

188 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Val.l, No.l, 2025
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah



