
Abdi Syahputra Ritonga,dkk, Model Kepemimpinan Islam Pada Masa Khalifah Umar Bin Khattab 

148 | | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025 
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 

 

   

 

El b a y y i n a h: 
Jurnal Hukum dan Humaniora 

  

Vol. 01. No. 02, 2025 
E-ISSN: xxxx – xxxx 

http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah 

 

KEMUNDURAN PENDIDIKAN ISLAM PADA AKHIR DINASTI 
ABBASYIAH: ANALISIS FAKTOR INTERNAL DAN 

EKSTERNAL 

 
Hamdan Siregar 

Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary  

Padangsidimpuan, Indonesia 

Email: hamdansiregar53@gmail.com 

 

Irfan Su’aidi Harahap 
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary  

Padangsidimpuan, Indonesia 

Email: irfansuaidiharapan@gmail.com 

 
Abdusima Nasution 

Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary  

Padangsidimpuan, Indonesia 

Email: nasutionabdus@yahoo.co.id 

 

 
Abtract: This study critically analyzes the determinants of the decline of 

Islamic education during the late Abbasid Dynasty. Using a qualitative library 
research method with a historical approach, the study challenges the 

reductionist view that attributes the collapse of Islamic civilization solely to the 

1258 Mongol invasion. Data were drawn from primary historical sources and 

authoritative secondary literature, and analyzed through content and causal 

analysis. The findings reveal that the decline was a cumulative result of two 

multidimensional factors. Internally, the educational system was weakened by 
political disintegration, which severed state patronage for science; sectarian 

conflicts that transformed madrasas into tools of political propaganda; the 

corruption of Waqf funds; and epistemological stagnation, characterized by the 

dominance of Taqlid (blind imitation) over critical inquiry. Externally, the 

civilization faced gradual erosion from the Crusades, which drained economic 
resources, culminating in the catastrophic Mongol invasion. This invasion 

caused the total physical destruction of the intellectual infrastructure, 

symbolized by the burning of the Bayt al-Hikmah, and severed the chain of 

knowledge transmission (sanad) through the mass slaughter of scholars. The 

study concludes that internal systemic fragility had occurred prior to the 

external attacks, rendering the educational system unable to withstand the 
final military blow. 

 

Keywords: Decline, Internal and External Factors, Islamic Education, Mongol 
Invasion, The Abbasid Dynasty. 

 

Received: Accepted: 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah
mailto:hamdansiregar53@gmail.com
mailto:irfansuaidiharapan@gmail.com
mailto:nasutionabdus@yahoo.co.id


Abdi Syahputra Ritonga,dkk, Model Kepemimpinan Islam Pada Masa Khalifah Umar Bin Khattab 

149 | | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025 
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 

 

   

Pendahuluan 
Dalam bentangan sejarah peradaban manusia, masa kekuasaan 

Dinasti Abbasiyah (750-1258 M) menempati posisi monumental yang sering 

dirujuk sebagai puncak kejayaan atau The Golden Age dari peradaban Islam. 
Pada era ini, supremasi politik berjalan seiring dengan aktivitas intelektual 

yang tak tertandingi, ditandai dengan transformasi radikal dari budaya lisan 
menuju tradisi literasi dan ilmiah yang canggih.1 Semangat pencarian ilmu 
yang melampaui batas-batas teologis dan geografis menjadikan Kota 

Baghdad tidak hanya sebagai pusat administrasi imperium, tetapi juga 
menjelma menjadi "kota intelektual" dan pusat kebudayaan dunia, tempat 
para sarjana dari berbagai latar belakang etnis dan agama berkumpul untuk 

mengembangkan sains dan filsafat. 
Manifestasi paling konkret dari semangat intelektual tersebut adalah 

berdirinya Baitul Hikmah (The House of Wisdom) pada masa Khalifah Al-
Ma'mun serta Madrasah Nizamiyah yang diprakarsai oleh Nizam al-Mulk.2 

Baitul Hikmah hadir bukan sekadar sebagai perpustakaan, melainkan 
sebuah akademi riset dan biro penerjemahan yang memfasilitasi transmisi 
pengetahuan dari peradaban Yunani, Persia, dan India ke dalam dunia 

Islam dengan menjunjung tinggi iklim kebebasan berpikir atau rasionalitas. 
Sementara itu, Madrasah Nizamiyah muncul sebagai prototipe pendidikan 
tinggi Islam formal pertama yang terorganisir secara sistematis, 

menyediakan fasilitas asrama, perpustakaan, dan jaminan finansial bagi 
para penuntut ilmu.3 Keberadaan kedua institusi ini merepresentasikan 

puncak pencapaian manajerial dan intelektual pendidikan Islam.4 Namun, 
kontras dengan kegemilangan tersebut, peradaban yang tampaknya kokoh 
ini kemudian mengalami stagnasi yang berujung pada keruntuhan total, 

sebuah realitas historis yang menuntut pembacaan ulang secara kritis 
mengingat kemunduran suatu sistem pendidikan jarang terjadi secara 
tunggal atau tiba-tiba. 

Narasi umum dalam historiografi sering kali menyederhanakan 
penyebab keruntuhan pendidikan dan peradaban Islam pada masa 

Abbasiyah dengan menimpakan beban kesalahan sepenuhnya pada faktor 
eksternal, khususnya invasi bangsa Mongol di bawah pimpinan Hulagu 
Khan pada tahun 1258 M yang menghancurkan Baghdad.5 Meskipun 

peristiwa tersebut merupakan pukulan fisik yang mematikan, pandangan 
yang membatasi penyebab kemunduran hanya pada serangan militer 

eksternal dinilai reduksionis. Sebagaimana tesis para sejarawan kritis, 
sebuah peradaban dengan fondasi internal yang kuat tidak akan runtuh 
seketika hanya karena benturan fisik dari luar; keruntuhan fisik biasanya 

didahului oleh pengeroposan internal yang sistemik. 
Problematika utama yang muncul sesungguhnya adalah adanya 

 
1 Yazida Ichsan et al., “The Abbasid State’s Contribution to Education: History, Policy, and Development of 

Islamic Educational Institutions,” At-Taqaddum 15, no. 2 (2023): 83–96, 
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.21580/at.v15i2.16448. 

2 Abdul Fattah et al., “Studi Analitis Dimensi Sacifact Pendidikan Islam Pada Masa Kejayaannya,” Ulumuna 
Jurnal Studi Keislaman XII, no. 1 (2008): 2008. 

3 Lembaga Pendidikan Islam, “Dinasti Abbasiyah: Studi Analisis Lembaga Pendidikan Islam,” FENOMENA : 
Jurnal Penelitian 12, no. 2 (2020): 139–60, https://doi.org/http://doi.org/10.21093/ fj.v12i2.2269. 

4 Ibn Al-Athīr, الكامِل فِي التاّريخ (Beirut, Lebanon: Dar al-Fikr, 1978). 
5 Surono and Mahfud Ifendi, “Pendidikan Islam Klasik : Model Dan Karakteristik,” Thawalib| Jurnal 

Kependidikan Islam 2, no. 2 (2021): 81–96, https://doi.org/https://doi.org/10.54150/thawalib.v2i2.23. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


Abdi Syahputra Ritonga,dkk, Model Kepemimpinan Islam Pada Masa Khalifah Umar Bin Khattab 

150 | | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025 
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 

 

   

anomali dalam sejarah pendidikan Islam di akhir masa Abbasiyah.6 Di satu 
sisi, institusi pendidikan seperti madrasah telah mapan secara fisik dan 

manajerial, namun di sisi lain terjadi kemiskinan inovasi dan kemandekan 
intelektual. Institusi yang seharusnya menjadi agen perubahan justru 

terjebak dalam formalisme, di mana metode hafalan atau rote learning mulai 
mendominasi dan menggantikan semangat inkuiri kritis yang sebelumnya 
menjadi ciri khas Baitul Hikmah.7 Selain itu, terdapat pergeseran orientasi 

pendidikan dari yang semula bersifat ilmiah-filosofis menjadi dogmatis-
sektarian akibat pertarungan ideologis, yang pada akhirnya memperlemah 
daya tahan peradaban tersebut.8 Oleh karena itu, penelitian ini berupaya 

menjawab pertanyaan mendasar mengenai mengapa infrastruktur 
pendidikan yang mapan gagal mempertahankan vitalitas intelektualnya, 

serta bagaimana dialektika faktor internal dan eksternal berkontribusi 
terhadap kemunduran pendidikan Islam pada masa tersebut. 

Penelitian ini bertujuan untuk melakukan analisis historis yang 

komprehensif guna memetakan variabel-variabel penyebab kemunduran 
pendidikan Islam dengan memfokuskannya pada dua klaster utama. Klaster 

pertama adalah variabel internal yang meliputi pergeseran paradigma 
berpikir dari rasionalitas ke tradisionalisme, konflik ideologis-politis seperti 
ketegangan Sunni-Syiah yang memengaruhi kurikulum, serta hilangnya 

independensi lembaga pendidikan akibat kooptasi penguasa. Sementara 
klaster kedua menyoroti variabel eksternal yang mencakup dampak 
destruktif dari serangan militer Mongol dan Perang Salib yang memutus 

mata rantai transmisi keilmuan secara masif. 
Lebih jauh lagi, signifikansi penelitian ini tidak hanya terletak pada 

upaya rekonstruksi masa lalu secara historiografis, tetapi juga sebagai ibrah 
atau pelajaran bagi manajemen pendidikan Islam kontemporer. Dengan 
memahami anatomi kegagalan masa lalu di mana kemapanan institusi 

terbukti tidak menjamin keberlanjutan kualitas tanpa adanya pembaruan 
visi dan kemandirian intelektual para pemangku kebijakan pendidikan 
Islam saat ini diharapkan dapat merumuskan strategi yang lebih resilien 

dalam menghadapi tantangan globalisasi, sehingga sejarah kelam stagnasi 
intelektual tidak terulang kembali di masa depan. 

 
Metode Penelitian  

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan desain studi 

kepustakaan (library research), yang berfokus pada penelaahan mendalam 
terhadap teks dan naskah historis tanpa melibatkan riset lapangan.9 

Pendekatan yang diterapkan adalah pendekatan sejarah (historical 
approach) yang dilaksanakan melalui empat tahapan sistematis, yaitu 

heuristik (pengumpulan sumber), kritik sumber (verifikasi otentisitas), 
interpretasi (penafsiran data), dan historiografi (penulisan sejarah). Dalam 
proses pengumpulan data, peneliti merujuk pada sumber primer otoritatif 

 
6 Abdiana Sejati and Kholid Mawardi, “Pendidikan Islam Era Dinasti Turki Usmani,” Transformasi Manageria 

Journal of Islamic Education Management 4, no. 1 (2024): 101–14, https://doi.org/10.47476/manageria.v4i1.3990. 
7 Ichsan et al., “The Abbasid State’s Contribution to Education: History, Policy, and Development of Islamic 

Educational Institutions.” 
8 Mardinal Tarigan et al., “Pengkajian Agama Secara Historis,” El-Mujtama: Jurnal Pengabdian Masyarakat 4, 

no. 2 (2024): 985–1000, https://doi.org/10.47467/elmujtama.v4i2.997. 
9 Matthew B. Miles, Qualitative Data Analysis: A Methods Sourcebook, ed. Helen Salmon, Third edit, vol. 17 

(London EC1Y 1SP: SAGE Publications, Inc., 2014). 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


Abdi Syahputra Ritonga,dkk, Model Kepemimpinan Islam Pada Masa Khalifah Umar Bin Khattab 

151 | | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025 
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 

 

   

karya sejarawan klasik seperti Muqaddimah karya Ibnu Khaldun, Al-Kamil 
fi al-Tarikh karya Ibnu al-Athir, dan kitab Tarikh Al-Tabari, yang kemudian 

dikomparasikan dengan sumber sekunder dari sejarawan modern seperti 
Philip K. Hitti, George Makdisi, serta literatur sejarah pendidikan Islam 

lainnya. Data yang terkumpul selanjutnya dianalisis menggunakan teknik 
analisis isi (content analysis) untuk mengklasifikasikan data ke dalam faktor 
internal dan eksternal, serta diperkuat dengan analisis sebab-akibat (causal 
analysis) guna merekonstruksi hubungan dialektis antar peristiwa yang 
menyebabkan kemunduran pendidikan Islam pada masa tersebut.  

 
Hasil dan Pembahasan 

Kondisi Objektif Pendidikan Islam Menjelang Keruntuhan 
Menjelang abad ke-12 hingga ke-13 Masehi, lanskap pendidikan Islam di 

bawah kekuasaan Dinasti Abbasiyah menyajikan sebuah paradoks historis yang 

tragis. Secara visual dan institusional, peradaban Islam tampak berada di puncak 
kemapanan dengan kota-kota besar seperti Baghdad yang dihiasi institusi 
pendidikan megah.10 Namun, di balik dinding-dinding kokoh tersebut 

sesungguhnya terjadi pengeroposan substansi intelektual yang akut.11 
Kemapanan infrastruktur ini pada hakikatnya telah bermetamorfosis menjadi 

"cangkang kosong", sebuah monumen formalisme yang berdiri di atas puing-puing 
semangat inkuiri kritis yang pernah membawa Islam pada masa keemasannya. 

Secara fisik, institusi pendidikan Islam pada periode ini memang mencapai 

bentuk yang paling terorganisir melalui transformasi sempurna dari sistem 
halaqah di masjid menuju lembaga formal bernama Madrasah. Madrasah 
Nizhamiyah, yang didirikan oleh Nizam al-Mulk pada abad ke-11, menjadi 

prototipe institusi pendidikan tinggi dengan manajemen terstruktur, fasilitas 
asrama, perpustakaan, serta jaminan finansial melalui sistem wakaf. Negara pun 

terlibat aktif dalam menetapkan kurikulum dan seleksi guru, menciptakan sistem 
administrasi yang jauh lebih rapi dibanding era sebelumnya.12 Akan tetapi, 
kemegahan fisik ini menyembunyikan realitas intelektual yang stagnan karena 

vitalitas ilmiah yang dahulu ditandai dengan kebebasan berpikir dan sintesis 
kreatif di Baitul Hikmah telah meredup.13 Institusi besar ini tidak lagi menjadi 

inkubator penemuan orisinal, melainkan berubah menjadi benteng konservatisme 
politik untuk membendung pengaruh Syiah dan Mu'tazilah, sehingga kurikulum 
didominasi ilmu naqli semata sementara ilmu aqli dan filsafat kian terpinggirkan. 

Tanda paling nyata dari pengeroposan ini adalah pergeseran epistemologis 
dari semangat ijtihad menuju taqlid atau imitasi buta.14 Tradisi intelektual yang 

semula diwarnai rasionalitas dan inovasi digantikan oleh literalisme dan 
kejumudan, seolah pintu ijtihad telah tertutup rapat. Fenomena ini diperparah 
oleh metode pembelajaran yang bergeser dari penguasaan materi secara 

 
10 Nunzairina, “Dinasti Abbasiyah: Kemajuan Peradaban Islam, Pendidikan Dan Kebangkitan Kaum 

Intelektual,” JUSPI (Jurnal Sejarah Peradaban Islam) 3, no. 2 (2020): 93–103, 
https://doi.org/10.30829/juspi.v3i1.4382. 

11 Muhamad Amirul Asyraf Ahmad Kamal Zulkhairi et al., “Konsep Kejatuhan Peradaban Islam Menurut 
Islamis, Modenis Dan Orientalis Pada Abad Ke-18 Hingga Ke-20,” International Journal of Interdisciplinary & Strategic 
Studies 4, no. 7 (2023): 437–49, https://doi.org/https://doi.org/10.47548/ijistra.2023.71. 

12 Islam, “Dinasti Abbasiyah: Studi Analisis Lembaga Pendidikan Islam.” 
13 Saepudin Mashuri, “Transformasi Tradisi Keilmuan Dalam Islam: Melacak Akar Kemunculan Dan 

Perkembangan Institusi Pendidikan Islam,” Jurnal Hunafa 4, no. 3 (2007): 227–36. 
14 Ahmadie Thoha, Muqaddimah Ibn Khaldun, ed. Ahmadie Thoha et al., Cetakan Pe (Jakarta: PT. Temprint, 

1986). 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


Abdi Syahputra Ritonga,dkk, Model Kepemimpinan Islam Pada Masa Khalifah Umar Bin Khattab 

152 | | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025 
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 

 

   

mendalam menjadi sekadar menghafal ringkasan (mukhtashar) dan komentar 
(syarah).15 Sebagaimana kritik tajam Ibnu Khaldun, kecenderungan 

menyederhanakan karya induk menjadi buku saku yang padat justru merusak 
proses penguasaan ilmu, memaksa pelajar memahami rumusan istilah rumit 

tanpa pemahaman kritis.16 Akibatnya, sistem pendidikan ini gagal melahirkan 
cendekiawan inovatif dan hanya memproduksi para peniru yang terjebak dalam 
formalisme teks. 

Stagnasi tersebut tidak lepas dari cengkeraman kekuasaan atas ilmu 
pengetahuan, di mana pendidikan beralih fungsi menjadi alat ideologis negara. 

Kurikulum diseragamkan demi mencetak birokrat dan ulama yang loyal, 
menggeser orientasi pendidikan dari pencarian kebenaran menjadi sekadar 
pencarian sertifikat atau certificate oriented.17 Kondisi ini menciptakan masyarakat 

yang secara intelektual rapuh, karena daya cipta mati dan gairah observasi empiris 
lenyap tergantikan oleh rutinitas birokratis. Oleh karena itu, ketika invasi bangsa 

Mongol di bawah Hulagu Khan menghancurkan Baghdad pada tahun 1258, 
mereka sejatinya tidak menghancurkan sebuah peradaban yang sedang tumbuh, 
melainkan sekadar merobohkan sebuah struktur yang fondasi intelektualnya 

telah lama keropos dari dalam. Runtuhnya infrastruktur fisik hanyalah konfirmasi 
akhir dari kematian substansi pendidikan yang telah terjadi jauh sebelumnya. 

 
Analisis Faktor Internal: Kerapuhan dari Dalam 

Keruntuhan peradaban Islam tidak terjadi secara mendadak melalui invasi 

eksternal semata, melainkan merupakan akumulasi dari proses pembusukan 
internal yang sistemik. Kerapuhan ini bermula dari disintegrasi politik yang 
mengubah struktur patronase negara terhadap ilmu pengetahuan.18 Ketika 

kekuasaan khalifah Abbasiyah melemah dan terfragmentasi menjadi dinasti-
dinasti kecil (muluk al-thawaif) serta munculnya dominasi militer dari Dinasti 

Buwaihi dan kemudian Seljuk, orientasi anggaran negara mengalami pergeseran 
drastis.19 Negara yang semula berorientasi pada pengembangan intelektual dan 
perdagangan, bertransformasi menjadi entitas yang bertumpu pada kekuatan 

militer dan sistem iqta (penguasaan tanah). Pergeseran prioritas dari riset ilmiah 
ke belanja pertahanan kekuasaan ini menyebabkan kaum intelektual kehilangan 

patronase strategis yang sebelumnya dinikmati pada masa keemasan seperti era 
Al-Ma'mun.20 Akibatnya, stabilitas ekonomi yang menjadi fondasi bagi 

kemandirian riset menjadi goyah, memaksa para ilmuwan dan ulama untuk 
bergantung pada belas kasih penguasa militer yang seringkali memiliki agenda 
pragmatis. 

Ketergantungan ulama pada penguasa militer ini berkelindan dengan 
politisasi pendidikan yang didorong oleh konflik sektarian yang menajam. 
Perseteruan teologis dan politis, terutama antara Sunni dan Syiah serta 

 
15 Mohammad Al Farabi, “BAYT AL-HIKMAH : Institusi Awal Pengembangan Tradisi Ilmiah Islam,” MIQOT 

XXXVII, no. 1 (2013): 61–86. 
16 Ichsan et al., “The Abbasid State’s Contribution to Education: History, Policy, and Development of Islamic 

Educational Institutions.” 
17 Wahana Didaktika, Jurnal Terakreditasi, and Ficky Uwais Alqarny, “Isu-Isu Kritis Dalam Pendidikan Islam,” 

Wahana Didaktika Jurnal Terakreditasi 25, no. Desember (2024): 103–13, https://doi.org/2621-4075. 
18 Muhammad Amiruddin Dardiri, Waluyo, and Anzar Aquil, “Kondisi Sosial-Politik Dinasti Bani Abbasiyah 

Dan Pengaruhnya Terhadap Pendidikan Islam,” Jurnal Asy-Syukriyyah 24, no. 1 (2023): 69–82, 
https://doi.org/https://doi.org/10.36769/asy.v24i1.318. 

19 Dardiri, Waluyo, and Aquil. 
20 Pasmah Chandra, “Pendidikan Islam Pada Masa Kebangkitan (Gerakan Intelektual Muslim Di Kalangan 

Syiah Isma’iliyah Dan Dinasti Safawy),” Edukasia Multikultura 2, no. 1 (2020): 14–21. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


Abdi Syahputra Ritonga,dkk, Model Kepemimpinan Islam Pada Masa Khalifah Umar Bin Khattab 

153 | | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025 
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 

 

   

ketegangan antara rasionalisme Mu'tazilah dan ortodoksi Asy'ariyah, mendorong 
penguasa seperti Nizam al-Mulk dari Dinasti Seljuk untuk mereformasi institusi 

pendidikan secara fundamental.21 Madrasah, yang berpuncak pada pendirian 
Madrasah Nizhamiyah, tidak lagi sekadar menjadi pusat pengembangan ilmu 

pengetahuan yang bebas nilai, melainkan bertransformasi menjadi instrumen 
negara untuk melakukan konsolidasi ideologi Sunni dan membendung pengaruh 
Syiah.22 Dalam konteks ini, kurikulum pendidikan diseragamkan untuk mencetak 

birokrat dan ulama yang loyal terhadap mazhab resmi negara, sehingga ruang bagi 
kebebasan berpikir filosofis dan saintifik yang dianggap tidak memiliki utilitas 
politik langsung menjadi kian terpinggirkan. 

Situasi ini diperparah oleh patologi birokrasi dalam pengelolaan dana 
pendidikan, khususnya institusi wakaf. Ketika madrasah menjadi institusi resmi 

negara, tata kelolanya pun terimbas oleh budaya korupsi dan nepotisme yang 
menjangkiti elite istana.23 Penyelewengan dana wakaf oleh pejabat yang korup 
menyebabkan kesejahteraan guru dan fasilitas pendidikan terbengkalai, yang 

pada gilirannya menurunkan wibawa intelektual dan kemandirian para ulama di 
hadapan penguasa.24 Ketergantungan finansial ini memaksa para ulama untuk 

bersikap pragmatis dan enggan melakukan kritik sosial atau inovasi pemikiran 
yang berisiko menyinggung donatur politik mereka. 

Rangkaian instabilitas politik dan kooptasi institusi pendidikan inilah yang 

akhirnya bermuara pada stagnasi epistemologi yang akut. Hilangnya kemerdekaan 
berpikir dan dominasi ortodoksi yang didukung negara melahirkan fenomena yang 
sering disebut sebagai "Tertutupnya Pintu Ijtihad".25 Budaya taqlid yakni sikap 

mengikuti pendapat ulama terdahulu tanpa kritik menjadi norma yang dominan, 
menggantikan semangat inkuiri dan observasi empiris yang pernah menjadi ciri 

khas sains Islam. Akibatnya, kreativitas intelektual mandek dan literatur yang 
diproduksi tidak lagi berupa karya orisinal yang menawarkan terobosan baru, 
melainkan terjebak pada penulisan syarah (penjelasan) dan hasyiyah (catatan 

pinggir) yang repetitif. Dengan demikian, kerusakan internal peradaban Islam 
merupakan sebuah lingkaran setan di mana ambisi politik mematikan 

independensi pendidikan, yang kemudian melumpuhkan daya nalar umat secara 
keseluruhan. 

 

Analisis Faktor Eksternal: Hantaman dari Luar 
Keruntuhan peradaban dan pendidikan Islam tidak terjadi dalam ruang 

hampa, melainkan merupakan akumulasi dari tekanan eksternal yang 

menghantam fondasi intelektual dan politik umat Islam secara bertubi-tubi. Jika 
faktor internal berupa kejumudan berpikir adalah penyakit yang menggerogoti 

tubuh dari dalam, maka serangan eksternal adalah pukulan mematikan yang 
menghancurkan struktur fisiknya.26 Proses kehancuran ini tidak terjadi seketika, 
melainkan bermula dari erosi bertahap akibat konflik berkepanjangan dengan 

kekuatan Barat dan memuncak pada katastrofi invasi bangsa Mongol yang 

 
21 Fattah et al., “Studi Analitis Dimensi Sacifact Pendidikan Islam Pada Masa Kejayaannya.” 
22 Chandra, “Pendidikan Islam Pada Masa Kebangkitan (Gerakan Intelektual Muslim Di Kalangan Syiah 

Isma’iliyah Dan Dinasti Safawy).” 
23 Nilawati Tadjuddin and Alif Maulana, “Kebijakan Pendidikan Khalifah Harun Ar-Rasyid,” Al-Tadzkiyyah: 

Jurnal Pendidikan Islam 9, no. 2 (2018): 325–45. 
24 Abu Ja’far Muhammad bin Jarir Al-Tabari, تاريخ الرسل والملوك (Beirut: Dar al-Kutub al-’Ilmiyyah., 2005). 
25 Tarigan et al., “Pengkajian Agama Secara Historis.” 
26 Mashuri, “Transformasi Tradisi Keilmuan Dalam Islam: Melacak Akar Kemunculan Dan Perkembangan 

Institusi Pendidikan Islam.” 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


Abdi Syahputra Ritonga,dkk, Model Kepemimpinan Islam Pada Masa Khalifah Umar Bin Khattab 

154 | | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025 
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 

 

   

mengubah lanskap intelektual Islam selamanya. 
Erosi terhadap stabilitas dunia Islam dimulai jauh sebelum jatuhnya 

Baghdad, terutama melalui periode Perang Salib yang berlangsung antara tahun 
1095 hingga 1291 Masehi. Konflik ini bukan sekadar benturan militer, melainkan 

sebuah proses pengurasan energi yang signifikan bagi peradaban Islam.27 
Sebagaimana dicatat dalam analisis historis, Perang Salib secara perlahan 
melemahkan sendi-sendi ekonomi kekhalifahan dan menghambat laju kemajuan 

ilmiah yang sebelumnya berkembang pesat. Fokus negara yang seharusnya 
diarahkan pada pengembangan pendidikan dan pemeliharaan institusi keilmuan 
terpaksa dialihkan secara masif untuk membiayai perang yang mahal dan 

berkepanjangan. Invasi terhadap wilayah-wilayah strategis ini digambarkan 
sebagai "hançer" atau pisau yang menusuk jantung dunia Islam, yang tidak hanya 

mengganggu stabilitas politik tetapi juga memperlambat sirkulasi buku dan 
gagasan baru di antara pusat-pusat keilmuan.28 Akibatnya, prioritas anggaran 
dan perhatian para penguasa tersedot ke medan perang, meninggalkan institusi 

pendidikan dalam kondisi yang semakin rentan dan kehilangan patronase yang 
vital bagi kelangsungannya. 

Namun, jika Perang Salib adalah erosi yang melemahkan, maka invasi 
Mongol pada pertengahan abad ke-13 adalah badai yang memporak-porandakan 
segalanya. Puncak dari kehancuran ini terjadi pada tahun 1258 M, ketika pasukan 

Mongol di bawah komando Hulagu Khan berhasil menembus pertahanan dan 
menghancurkan kota Baghdad hingga rata dengan tanah. Peristiwa ini bukan 
hanya menandai berakhirnya Kekhalifahan Abbasiyah yang telah berkuasa selama 

lima abad, tetapi juga menjadi titik nadir bagi pendidikan Islam. Dampak paling 
katastropik dari invasi ini adalah destruksi total terhadap infrastruktur intelektual 

dan sumber daya manusia. Institusi pendidikan yang menjadi simbol keagungan 
intelektual, seperti Baitul Hikmah yang berfungsi sebagai perpustakaan dan pusat 
penerjemahan, dibakar habis. Legenda sejarah mencatat bahwa jutaan buku 

dilemparkan ke Sungai Tigris hingga air sungai berubah warna menjadi hitam 
karena lunturan tinta (Hillenbrand, 1999). Penghancuran fisik ini diperparah 
dengan pembantaian massal para ulama, ilmuwan, dan filsuf, yang secara efektif 

memutus mata rantai (sanad) transmisi keilmuan yang sulit untuk ditambal 
kembali. 

Dampak jangka panjang dari hantaman eksternal ini melampaui 
kerusakan fisik semata; ia menciptakan trauma psikologis mendalam yang 
mengubah orientasi keberagamaan dan pendidikan umat Islam secara 

fundamental. Pasca kehancuran Baghdad, rasa aman dan optimisme rasional 
yang menjadi ciri khas era keemasan tergantikan oleh keputusasaan dan 

ketakutan eksistensial. Sebagaimana dianalisis oleh Ülgener (2006), tekanan 
eksternal yang brutal ini mendorong masyarakat untuk menarik diri dari dunia 
nyata yang penuh penderitaan menuju dunia spiritual yang lebih tertutup. 

Akibatnya, terjadi pergeseran orientasi pendidikan dari yang sebelumnya 
menghargai rasionalitas, logika, dan sains empiris, menuju corak pemikiran yang 
lebih fatalis dan sufistik-eskapis. Pendidikan Islam pasca-Mongol cenderung 

didominasi oleh corak tasawuf yang menekankan pada penyerahan diri total pada 
nasib dan menjauh dari urusan duniawi sebagai mekanisme pertahanan diri. 

 
27 Agustang Kallang and Sugirma Sugirma, “Taḥlīl Tārīkh Ansyiṭah Al-Tarjamah Fi Al-Ālam Al-Islāmī Analysis 

of the Historical Activities of Translation in the Islamic World,” Journal of Arabic Education, Linguistics and Literature 
Studies 1, no. 2 (2023), https://doi.org/https://doi.org/10.51214/jicalls.v1i2.648. 

28 Al-Athīr, الكامِل فِي التاّريخ. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


Abdi Syahputra Ritonga,dkk, Model Kepemimpinan Islam Pada Masa Khalifah Umar Bin Khattab 

155 | | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025 
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 

 

   

Dengan demikian, hantaman eksternal dari Perang Salib dan Invasi Mongol tidak 
hanya meruntuhkan bangunan sekolah dan perpustakaan, tetapi juga 

meruntuhkan mentalitas rasional umat Islam yang menjadi faktor determinan 
dalam kemunduran peradaban di abad-abad selanjutnya. 

 
Kesimpulan 

Berdasarkan analisis historis yang mendalam, dapat disimpulkan bahwa 

kemunduran pendidikan Islam pada masa akhir Dinasti Abbasiyah bukanlah 
peristiwa tunggal akibat invasi militer semata, melainkan kulminasi dari dialektika 
destruktif antara faktor internal dan eksternal. Secara internal, pendidikan Islam 

telah mengalami pengeroposan substansial akibat politisasi madrasah yang 
memicu konflik sektarian, krisis integritas dalam pengelolaan wakaf, serta 

dominasi budaya taqlid yang mematikan nalar kritis, menjadikan institusi 
pendidikan sekadar "cangkang kosong" yang kehilangan vitalitas inovasinya. 
Kondisi rapuh ini kemudian dihantam oleh faktor eksternal berupa Invasi Mongol 

yang secara brutal memusnahkan infrastruktur fisik (Baitul Hikmah) dan 
memutus mata rantai (sanad) transmisi keilmuan melalui pembantaian massal 

para ulama. Dengan demikian, invasi eksternal hanyalah "lonceng kematian" 
terakhir bagi sebuah sistem yang sejatinya telah keropos dari dalam, yang pada 
akhirnya mengubah orientasi pendidikan Islam dari semangat rasional-empiris 

menjadi fatalis-sufistik sebagai mekanisme pertahanan jangka panjang pasca-
tragedi. 

 

Daftar Pustaka 
 

Al-Athīr, Ibn. الكامِل فيِ التّاريخ. Beirut, Lebanon: Dar al-Fikr, 1978. 
Al-Tabari, Abu Ja’far Muhammad bin Jarir. تاريخ الرسل والملوك. Beirut: Dar al-Kutub al-

’Ilmiyyah., 2005. 
Chandra, Pasmah. “Pendidikan Islam Pada Masa Kebangkitan (Gerakan Intelektual 

Muslim Di Kalangan Syiah Isma’iliyah Dan Dinasti Safawy).” Edukasia 
Multikultura 2, no. 1 (2020): 14–21. 

Dardiri, Muhammad Amiruddin, Waluyo, and Anzar Aquil. “Kondisi Sosial-Politik 

Dinasti Bani Abbasiyah Dan Pengaruhnya Terhadap Pendidikan Islam.” 
Jurnal Asy-Syukriyyah 24, no. 1 (2023): 69–82. 

https://doi.org/https://doi.org/10.36769/asy.v24i1.318. 
Didaktika, Wahana, Jurnal Terakreditasi, and Ficky Uwais Alqarny. “Isu-Isu Kritis 

Dalam Pendidikan Islam.” Wahana Didaktika Jurnal Terakreditasi 25, no. 

Desember (2024): 103–13. https://doi.org/2621-4075. 
Farabi, Mohammad Al. “BAYT AL-HIKMAH : Institusi Awal Pengembangan Tradisi 

Ilmiah Islam.” MIQOT XXXVII, no. 1 (2013): 61–86. 
Fattah, Abdul, Ismail Thoib, Suparta, Ahmad Munjin Nasih, Khoirul Adib, Taufik 

Churahman, and Musfiqon. “Studi Analitis Dimensi Sacifact Pendidikan 

Islam Pada Masa Kejayaannya.” Ulumuna Jurnal Studi Keislaman XII, no. 1 
(2008): 2008. 

Ichsan, Yazida, Yusuf Hanafiah, Fadhlurrahman, and Supitri Okfia. “The Abbasid 
State’s Contribution to Education: History, Policy, and Development of 
Islamic Educational Institutions.” At-Taqaddum 15, no. 2 (2023): 83–96. 

https://doi.org/http://dx.doi.org/10.21580/at.v15i2.16448. 
Islam, Lembaga Pendidikan. “Dinasti Abbasiyah: Studi Analisis Lembaga Pendidikan 

Islam.” FENOMENA : Jurnal Penelitian 12, no. 2 (2020): 139–60. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


Abdi Syahputra Ritonga,dkk, Model Kepemimpinan Islam Pada Masa Khalifah Umar Bin Khattab 

156 | | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025 
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 

 

   

https://doi.org/http://doi.org/10.21093/ fj.v12i2.2269. 

Kallang, Agustang, and Sugirma Sugirma. “Taḥlīl Tārīkh Ansyiṭah Al-Tarjamah Fi Al-
Ālam Al-Islāmī Analysis of the Historical Activities of Translation in the 

Islamic World.” Journal of Arabic Education, Linguistics and Literature 
Studies 1, no. 2 (2023).https://doi.org/https://doi.org/10.51214/ 

jicalls.v1i2.648. 
Mashuri, Saepudin. “Transformasi Tradisi Keilmuan Dalam Islam: Melacak Akar 

Kemunculan Dan Perkembangan Institusi Pendidikan Islam.” Jurnal 
Hunafa 4, no. 3 (2007): 227–36. 

Miles, Matthew B. Qualitative Data Analysis: A Methods Sourcebook. Edited by Helen 
Salmon. Third edit. Vol. 17. London EC1Y 1SP: SAGE Publications, Inc., 
2014. 

Nunzairina. “Dinasti Abbasiyah: Kemajuan Peradaban Islam, Pendidikan Dan 
Kebangkitan Kaum Intelektual.” JUSPI (Jurnal Sejarah Peradaban Islam) 3, 

no. 2 (2020): 93–103. https://doi.org/10.30829/juspi.v3i1.4382. 
Sejati, Abdiana, and Kholid Mawardi. “Pendidikan Islam Era Dinasti Turki Usmani.” 

Transformasi Manageria Journal of Islamic Education Management 4, no. 1 

(2024): 101–14. https://doi.org/10.47476/manageria.v4i1.3990. 
Surono, and Mahfud Ifendi. “Pendidikan Islam Klasik : Model Dan Karakteristik.” 

Thawalib| Jurnal Kependidikan Islam 2, no. 2 (2021): 81–96. 
https://doi.org/https://doi.org/10.54150/thawalib.v2i2.23. 

Tadjuddin, Nilawati, and Alif Maulana. “Kebijakan Pendidikan Khalifah Harun Ar-
Rasyid.” Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam 9, no. 2 (2018): 325–45. 

Tarigan, Mardinal, Gusti Aprila, Riswanda Pratama, Universitas Islam, and Negeri 

Sumatera. “Pengkajian Agama Secara Historis.” El-Mujtama: Jurnal 
Pengabdian Masyarakat 4, no. 2 (2024): 985–1000. 

https://doi.org/10.47467/elmujtama.v4i2.997. 
Thoha, Ahmadie. Muqaddimah Ibn Khaldun. Edited by Ahmadie Thoha, Hardyono, 

Mahmud Rihajj, and Tim Pustaka Firdaus. Cetakan Pe. Jakarta: PT. 
Temprint, 1986. 

Zulkhairi, Muhamad Amirul Asyraf Ahmad Kamal, Norsaleha Mohd. Salleh, Syarul 

Azman Shaharuddin, and Rosli Mokhtar. “Konsep Kejatuhan Peradaban 
Islam Menurut Islamis, Modenis Dan Orientalis Pada Abad Ke-18 Hingga 

Ke-20.” International Journal of Interdisciplinary & Strategic Studies 4, no.7 
(2023): 437–49.https://doi.org/https://doi.org/10.47548/ijistra.2023.71. 

 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

