Abdi Syahputra Ritonga,dkk, Model Kepemimpinan Islam Pada Masa Khalifah Umar Bin Khattab

E-ISSN: xxxx — XXxX
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah

él.b_d_g__g_[n_d_h_: Vol. 01. No. 02, 2025

Jurnal Hukum dan Humaniora

KEMUNDURAN PENDIDIKAN ISLAM PADA AKHIR DINASTI
ABBASYIAH: ANALISIS FAKTOR INTERNAL DAN
EKSTERNAL

Hamdan Siregar
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary
Padangsidimpuan, Indonesia

Email: hamdansiregar53@gmail.com

Irfan Su’aidi Harahap
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary
Padangsidimpuan, Indonesia
Email: irfansuaidiharapan@gmail.com

Abdusima Nasution
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary
Padangsidimpuan, Indonesia
Email: nasutionabdus@yahoo.co.id

Received: Accepted:

Abtract: This study critically analyzes the determinants of the decline of
Islamic education during the late Abbasid Dynasty. Using a qualitative library
research method with a historical approach, the study challenges the
reductionist view that attributes the collapse of Islamic civilization solely to the
1258 Mongol invasion. Data were drawn from primary historical sources and
authoritative secondary literature, and analyzed through content and causal
analysis. The findings reveal that the decline was a cumulative result of two
multidimensional factors. Internally, the educational system was weakened by
political disintegration, which severed state patronage for science; sectarian
conflicts that transformed madrasas into tools of political propaganda; the
corruption of Waqf funds; and epistemological stagnation, characterized by the
dominance of Taqlid (blind imitation) over critical inquiry. Externally, the
civilization faced gradual erosion from the Crusades, which drained economic
resources, culminating in the catastrophic Mongol invasion. This invasion
caused the total physical destruction of the intellectual infrastructure,
symbolized by the burning of the Bayt al-Hikmah, and severed the chain of
knowledge transmission (sanad) through the mass slaughter of scholars. The
study concludes that internal systemic fragility had occurred prior to the
external attacks, rendering the educational system unable to withstand the
final military blow.

Keywords: Decline, Internal and External Factors, Islamic Education, Mongol
Invasion, The Abbasid Dynasty.

148 | | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah
mailto:hamdansiregar53@gmail.com
mailto:irfansuaidiharapan@gmail.com
mailto:nasutionabdus@yahoo.co.id

Abdi Syahputra Ritonga,dkk, Model Kepemimpinan Islam Pada Masa Khalifah Umar Bin Khattab

Pendahuluan

Dalam bentangan sejarah peradaban manusia, masa kekuasaan
Dinasti Abbasiyah (750-1258 M) menempati posisi monumental yang sering
dirujuk sebagai puncak kejayaan atau The Golden Age dari peradaban Islam.
Pada era ini, supremasi politik berjalan seiring dengan aktivitas intelektual
yang tak tertandingi, ditandai dengan transformasi radikal dari budaya lisan
menuju tradisi literasi dan ilmiah yang canggih.! Semangat pencarian ilmu
yang melampaui batas-batas teologis dan geografis menjadikan Kota
Baghdad tidak hanya sebagai pusat administrasi imperium, tetapi juga
menjelma menjadi "kota intelektual" dan pusat kebudayaan dunia, tempat
para sarjana dari berbagai latar belakang etnis dan agama berkumpul untuk
mengembangkan sains dan filsafat.

Manifestasi paling konkret dari semangat intelektual tersebut adalah
berdirinya Baitul Hikmah (The House of Wisdom) pada masa Khalifah Al-
Ma'mun serta Madrasah Nizamiyah yang diprakarsai oleh Nizam al-Mulk.2
Baitul Hikmah hadir bukan sekadar sebagai perpustakaan, melainkan
sebuah akademi riset dan biro penerjemahan yang memfasilitasi transmisi
pengetahuan dari peradaban Yunani, Persia, dan India ke dalam dunia
Islam dengan menjunjung tinggi iklim kebebasan berpikir atau rasionalitas.
Sementara itu, Madrasah Nizamiyah muncul sebagai prototipe pendidikan
tinggi Islam formal pertama yang terorganisir secara sistematis,
menyediakan fasilitas asrama, perpustakaan, dan jaminan finansial bagi
para penuntut ilmu.3 Keberadaan kedua institusi ini merepresentasikan
puncak pencapaian manajerial dan intelektual pendidikan Islam.4 Namun,
kontras dengan kegemilangan tersebut, peradaban yang tampaknya kokoh
ini kemudian mengalami stagnasi yang berujung pada keruntuhan total,
sebuah realitas historis yang menuntut pembacaan ulang secara kritis
mengingat kemunduran suatu sistem pendidikan jarang terjadi secara
tunggal atau tiba-tiba.

Narasi umum dalam historiografi sering kali menyederhanakan
penyebab keruntuhan pendidikan dan peradaban Islam pada masa
Abbasiyah dengan menimpakan beban kesalahan sepenuhnya pada faktor
eksternal, khususnya invasi bangsa Mongol di bawah pimpinan Hulagu
Khan pada tahun 1258 M yang menghancurkan Baghdad.®> Meskipun
peristiwa tersebut merupakan pukulan fisik yang mematikan, pandangan
yang membatasi penyebab kemunduran hanya pada serangan militer
eksternal dinilai reduksionis. Sebagaimana tesis para sejarawan Kkritis,
sebuah peradaban dengan fondasi internal yang kuat tidak akan runtuh
seketika hanya karena benturan fisik dari luar; keruntuhan fisik biasanya
didahului oleh pengeroposan internal yang sistemik.

Problematika utama yang muncul sesungguhnya adalah adanya

1 Yazida Ichsan et al.,, “The Abbasid State’s Contribution to Education: History, Policy, and Development of
Islamic Educational Institutions,” At-Tagaddum 15, no. 2 (2023): 83-96,
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.21580/at.v15i2.16448.

2 Abdul Fattah et al.,, “Studi Analitis Dimensi Sacifact Pendidikan Islam Pada Masa Kejayaannya,” Ulumuna
Jurnal Studi Keislaman XII, no. 1 (2008): 2008.

3 Lembaga Pendidikan Islam, “Dinasti Abbasiyah: Studi Analisis Lembaga Pendidikan Islam,” FENOMENA :
Jurnal Penelitian 12, no. 2 (2020): 139-60, https://doi.org/http://doi.org/10.21093/ fj.v12i2.2269.

4 Ibn Al-Athir, &3 . J.& (Beirut, Lebanon: Dar al-Fikr, 1978).

5 Surono and Mahfud Ifendi, “Pendidikan Islam Klasik: Model Dan Karakteristik,” Thawalib] Jurnal
Kependidikan Islam 2, no. 2 (2021): 81-96, https://doi.org/https://doi.org/10.54150/thawalib.v2i2.23.

149 | | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

Abdi Syahputra Ritonga,dkk, Model Kepemimpinan Islam Pada Masa Khalifah Umar Bin Khattab

anomali dalam sejarah pendidikan Islam di akhir masa Abbasiyah.® Di satu
sisi, institusi pendidikan seperti madrasah telah mapan secara fisik dan
manajerial, namun di sisi lain terjadi kemiskinan inovasi dan kemandekan
intelektual. Institusi yang seharusnya menjadi agen perubahan justru
terjebak dalam formalisme, di mana metode hafalan atau rote learning mulai
mendominasi dan menggantikan semangat inkuiri kritis yang sebelumnya
menjadi ciri khas Baitul Hikmah.” Selain itu, terdapat pergeseran orientasi
pendidikan dari yang semula bersifat ilmiah-filosofis menjadi dogmatis-
sektarian akibat pertarungan ideologis, yang pada akhirnya memperlemah
daya tahan peradaban tersebut.® Oleh karena itu, penelitian ini berupaya
menjawab pertanyaan mendasar mengenai mengapa infrastruktur
pendidikan yang mapan gagal mempertahankan vitalitas intelektualnya,
serta bagaimana dialektika faktor internal dan eksternal berkontribusi
terhadap kemunduran pendidikan Islam pada masa tersebut.

Penelitian ini bertujuan untuk melakukan analisis historis yang
komprehensif guna memetakan variabel-variabel penyebab kemunduran
pendidikan Islam dengan memfokuskannya pada dua klaster utama. Klaster
pertama adalah variabel internal yang meliputi pergeseran paradigma
berpikir dari rasionalitas ke tradisionalisme, konflik ideologis-politis seperti
ketegangan Sunni-Syiah yang memengaruhi kurikulum, serta hilangnya
independensi lembaga pendidikan akibat kooptasi penguasa. Sementara
klaster kedua menyoroti variabel eksternal yang mencakup dampak
destruktif dari serangan militer Mongol dan Perang Salib yang memutus
mata rantai transmisi keilmuan secara masif.

Lebih jauh lagi, signifikansi penelitian ini tidak hanya terletak pada
upaya rekonstruksi masa lalu secara historiografis, tetapi juga sebagai ibrah
atau pelajaran bagi manajemen pendidikan Islam kontemporer. Dengan
memahami anatomi kegagalan masa lalu di mana kemapanan institusi
terbukti tidak menjamin keberlanjutan kualitas tanpa adanya pembaruan
visi dan kemandirian intelektual para pemangku kebijakan pendidikan
Islam saat ini diharapkan dapat merumuskan strategi yang lebih resilien
dalam menghadapi tantangan globalisasi, sehingga sejarah kelam stagnasi
intelektual tidak terulang kembali di masa depan.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan desain studi
kepustakaan (library research), yang berfokus pada penelaahan mendalam
terhadap teks dan naskah historis tanpa melibatkan riset lapangan.®
Pendekatan yang diterapkan adalah pendekatan sejarah (historical
approach) yang dilaksanakan melalui empat tahapan sistematis, yaitu
heuristik (pengumpulan sumber), kritik sumber (verifikasi otentisitas),
interpretasi (penafsiran data), dan historiografi (penulisan sejarah). Dalam
proses pengumpulan data, peneliti merujuk pada sumber primer otoritatif

6 Abdiana Sejati and Kholid Mawardji, “Pendidikan Islam Era Dinasti Turki Usmani,” Transformasi Manageria

Journal of Islamic Education Management 4, no. 1 (2024): 101-14, https://doi.org/10.47476 /manageria.v4i1.3990.

7 Ichsan et al., “The Abbasid State’s Contribution to Education: History, Policy, and Development of Islamic

Educational Institutions.”

8 Mardinal Tarigan et al., “Pengkajian Agama Secara Historis,” EI-Mujtama: Jurnal Pengabdian Masyarakat 4,

no. 2 (2024): 985-1000, https://doi.org/10.47467 /elmujtama.v4i2.997.

9 Matthew B. Miles, Qualitative Data Analysis: A Methods Sourcebook, ed. Helen Salmon, Third edit, vol. 17

(London EC1Y 1SP: SAGE Publications, Inc., 2014).

150 | | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

Abdi Syahputra Ritonga,dkk, Model Kepemimpinan Islam Pada Masa Khalifah Umar Bin Khattab

karya sejarawan klasik seperti Muqaddimah karya Ibnu Khaldun, Al-Kamil
fi al-Tarikh karya Ibnu al-Athir, dan kitab Tarikh Al-Tabari, yang kemudian
dikomparasikan dengan sumber sekunder dari sejarawan modern seperti
Philip K. Hitti, George Makdisi, serta literatur sejarah pendidikan Islam
lainnya. Data yang terkumpul selanjutnya dianalisis menggunakan teknik
analisis isi (content analysis) untuk mengklasifikasikan data ke dalam faktor
internal dan eksternal, serta diperkuat dengan analisis sebab-akibat (causal
analysis) guna merekonstruksi hubungan dialektis antar peristiwa yang
menyebabkan kemunduran pendidikan Islam pada masa tersebut.

Hasil dan Pembahasan
Kondisi Objektif Pendidikan Islam Menjelang Keruntuhan

Menjelang abad ke-12 hingga ke-13 Masehi, lanskap pendidikan Islam di
bawah kekuasaan Dinasti Abbasiyah menyajikan sebuah paradoks historis yang
tragis. Secara visual dan institusional, peradaban Islam tampak berada di puncak
kemapanan dengan kota-kota besar seperti Baghdad yang dihiasi institusi
pendidikan megah.1® Namun, di balik dinding-dinding kokoh tersebut
sesungguhnya terjadi pengeroposan substansi intelektual yang akut.!!
Kemapanan infrastruktur ini pada hakikatnya telah bermetamorfosis menjadi
"cangkang kosong", sebuah monumen formalisme yang berdiri di atas puing-puing
semangat inkuiri kritis yang pernah membawa Islam pada masa keemasannya.

Secara fisik, institusi pendidikan Islam pada periode ini memang mencapai
bentuk yang paling terorganisir melalui transformasi sempurna dari sistem
halagah di masjid menuju lembaga formal bernama Madrasah. Madrasah
Nizhamiyah, yang didirikan oleh Nizam al-Mulk pada abad ke-11, menjadi
prototipe institusi pendidikan tinggi dengan manajemen terstruktur, fasilitas
asrama, perpustakaan, serta jaminan finansial melalui sistem wakaf. Negara pun
terlibat aktif dalam menetapkan kurikulum dan seleksi guru, menciptakan sistem
administrasi yang jauh lebih rapi dibanding era sebelumnya.l?2 Akan tetapi,
kemegahan fisik ini menyembunyikan realitas intelektual yang stagnan karena
vitalitas ilmiah yang dahulu ditandai dengan kebebasan berpikir dan sintesis
kreatif di Baitul Hikmah telah meredup.!3 Institusi besar ini tidak lagi menjadi
inkubator penemuan orisinal, melainkan berubah menjadi benteng konservatisme
politik untuk membendung pengaruh Syiah dan Mu'tazilah, sehingga kurikulum
didominasi ilmu naqli semata sementara ilmu aqli dan filsafat kian terpinggirkan.

Tanda paling nyata dari pengeroposan ini adalah pergeseran epistemologis
dari semangat ijtihad menuju taqlid atau imitasi buta.l* Tradisi intelektual yang
semula diwarnai rasionalitas dan inovasi digantikan oleh literalisme dan
kejumudan, seolah pintu ijtihad telah tertutup rapat. Fenomena ini diperparah
oleh metode pembelajaran yang bergeser dari penguasaan materi secara

10 Nunzairina, “Dinasti Abbasiyah: Kemajuan Peradaban Islam, Pendidikan Dan Kebangkitan Kaum
Intelektual,” JUSPI (Jurnal Sejarah Peradaban Islam) 3, no. 2 (2020): 93-103,
https://doi.org/10.30829/juspi.v3i1.4382.

11 Muhamad Amirul Asyraf Ahmad Kamal Zulkhairi et al,, “Konsep Kejatuhan Peradaban Islam Menurut
Islamis, Modenis Dan Orientalis Pada Abad Ke-18 Hingga Ke-20,” International Journal of Interdisciplinary & Strategic
Studies 4, no. 7 (2023): 437-49, https://doi.org/https://doi.org/10.47548/ijistra.2023.71.

12 [slam, “Dinasti Abbasiyah: Studi Analisis Lembaga Pendidikan Islam.”

13 Saepudin Mashuri, “Transformasi Tradisi Keilmuan Dalam Islam: Melacak Akar Kemunculan Dan
Perkembangan Institusi Pendidikan Islam,” Jurnal Hunafa 4, no. 3 (2007): 227-36.

14 Ahmadie Thoha, Mugaddimah Ibn Khaldun, ed. Ahmadie Thoha et al., Cetakan Pe (Jakarta: PT. Temprint,
1986).

151 | | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

Abdi Syahputra Ritonga,dkk, Model Kepemimpinan Islam Pada Masa Khalifah Umar Bin Khattab

mendalam menjadi sekadar menghafal ringkasan (mukhtashar) dan komentar
(syarah).'> Sebagaimana kritik tajam Ibnu Khaldun, kecenderungan
menyederhanakan karya induk menjadi buku saku yang padat justru merusak
proses penguasaan ilmu, memaksa pelajar memahami rumusan istilah rumit
tanpa pemahaman kritis.!®6 Akibatnya, sistem pendidikan ini gagal melahirkan
cendekiawan inovatif dan hanya memproduksi para peniru yang terjebak dalam
formalisme teks.

Stagnasi tersebut tidak lepas dari cengkeraman kekuasaan atas ilmu
pengetahuan, di mana pendidikan beralih fungsi menjadi alat ideologis negara.
Kurikulum diseragamkan demi mencetak birokrat dan ulama yang loyal,
menggeser orientasi pendidikan dari pencarian kebenaran menjadi sekadar
pencarian sertifikat atau certificate oriented.1” Kondisi ini menciptakan masyarakat
yang secara intelektual rapuh, karena daya cipta mati dan gairah observasi empiris
lenyap tergantikan oleh rutinitas birokratis. Oleh karena itu, ketika invasi bangsa
Mongol di bawah Hulagu Khan menghancurkan Baghdad pada tahun 1258,
mereka sejatinya tidak menghancurkan sebuah peradaban yang sedang tumbuh,
melainkan sekadar merobohkan sebuah struktur yang fondasi intelektualnya
telah lama keropos dari dalam. Runtuhnya infrastruktur fisik hanyalah konfirmasi
akhir dari kematian substansi pendidikan yang telah terjadi jauh sebelumnya.

Analisis Faktor Internal: Kerapuhan dari Dalam

Keruntuhan peradaban Islam tidak terjadi secara mendadak melalui invasi
eksternal semata, melainkan merupakan akumulasi dari proses pembusukan
internal yang sistemik. Kerapuhan ini bermula dari disintegrasi politik yang
mengubah struktur patronase negara terhadap ilmu pengetahuan.!8 Ketika
kekuasaan khalifah Abbasiyah melemah dan terfragmentasi menjadi dinasti-
dinasti kecil (muluk al-thawaif] serta munculnya dominasi militer dari Dinasti
Buwaihi dan kemudian Seljuk, orientasi anggaran negara mengalami pergeseran
drastis.19 Negara yang semula berorientasi pada pengembangan intelektual dan
perdagangan, bertransformasi menjadi entitas yang bertumpu pada kekuatan
militer dan sistem igta (penguasaan tanah). Pergeseran prioritas dari riset ilmiah
ke belanja pertahanan kekuasaan ini menyebabkan kaum intelektual kehilangan
patronase strategis yang sebelumnya dinikmati pada masa keemasan seperti era
Al-Ma'mun.?0 Akibatnya, stabilitas ekonomi yang menjadi fondasi bagi
kemandirian riset menjadi goyah, memaksa para ilmuwan dan ulama untuk
bergantung pada belas kasih penguasa militer yang seringkali memiliki agenda
pragmatis.

Ketergantungan ulama pada penguasa militer ini berkelindan dengan
politisasi pendidikan yang didorong oleh konflik sektarian yang menajam.
Perseteruan teologis dan politis, terutama antara Sunni dan Syiah serta

15 Mohammad Al Farabi, “BAYT AL-HIKMAH : Institusi Awal Pengembangan Tradisi Ilmiah Islam,” MIQOT
XXXVII, no. 1 (2013): 61-86.

16 [chsan et al,, “The Abbasid State’s Contribution to Education: History, Policy, and Development of Islamic
Educational Institutions.”

17 Wahana Didaktika, Jurnal Terakreditasi, and Ficky Uwais Alqarny, “Isu-Isu Kritis Dalam Pendidikan Islam,”
Wahana Didaktika Jurnal Terakreditasi 25, no. Desember (2024): 103-13, https://doi.org/2621-4075.

18 Muhammad Amiruddin Dardiri, Waluyo, and Anzar Aquil, “Kondisi Sosial-Politik Dinasti Bani Abbasiyah
Dan Pengaruhnya Terhadap Pendidikan Islam,” Jurnal Asy-Syukriyyah 24, no. 1 (2023): 69-82,
https://doi.org/https://doi.org/10.36769/asy.v24i1.318.

19 Dardiri, Waluyo, and Aquil.

20 Pasmah Chandra, “Pendidikan Islam Pada Masa Kebangkitan (Gerakan Intelektual Muslim Di Kalangan
Syiah Isma’iliyah Dan Dinasti Safawy),” Edukasia Multikultura 2, no. 1 (2020): 14-21.

152 | | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

Abdi Syahputra Ritonga,dkk, Model Kepemimpinan Islam Pada Masa Khalifah Umar Bin Khattab

ketegangan antara rasionalisme Mu'tazilah dan ortodoksi Asy'ariyah, mendorong
penguasa seperti Nizam al-Mulk dari Dinasti Seljuk untuk mereformasi institusi
pendidikan secara fundamental.?l Madrasah, yang berpuncak pada pendirian
Madrasah Nizhamiyah, tidak lagi sekadar menjadi pusat pengembangan ilmu
pengetahuan yang bebas nilai, melainkan bertransformasi menjadi instrumen
negara untuk melakukan konsolidasi ideologi Sunni dan membendung pengaruh
Syiah.22 Dalam konteks ini, kurikulum pendidikan diseragamkan untuk mencetak
birokrat dan ulama yang loyal terhadap mazhab resmi negara, sehingga ruang bagi
kebebasan berpikir filosofis dan saintifik yang dianggap tidak memiliki utilitas
politik langsung menjadi kian terpinggirkan.

Situasi ini diperparah oleh patologi birokrasi dalam pengelolaan dana
pendidikan, khususnya institusi wakaf. Ketika madrasah menjadi institusi resmi
negara, tata kelolanya pun terimbas oleh budaya korupsi dan nepotisme yang
menjangkiti elite istana.?3 Penyelewengan dana wakaf oleh pejabat yang korup
menyebabkan kesejahteraan guru dan fasilitas pendidikan terbengkalai, yang
pada gilirannya menurunkan wibawa intelektual dan kemandirian para ulama di
hadapan penguasa.2* Ketergantungan finansial ini memaksa para ulama untuk
bersikap pragmatis dan enggan melakukan kritik sosial atau inovasi pemikiran
yang berisiko menyinggung donatur politik mereka.

Rangkaian instabilitas politik dan kooptasi institusi pendidikan inilah yang
akhirnya bermuara pada stagnasi epistemologi yang akut. Hilangnya kemerdekaan
berpikir dan dominasi ortodoksi yang didukung negara melahirkan fenomena yang
sering disebut sebagai "Tertutupnya Pintu [jtthad".25> Budaya taqlid yakni sikap
mengikuti pendapat ulama terdahulu tanpa kritik menjadi norma yang dominan,
menggantikan semangat inkuiri dan observasi empiris yang pernah menjadi ciri
khas sains Islam. Akibatnya, kreativitas intelektual mandek dan literatur yang
diproduksi tidak lagi berupa karya orisinal yang menawarkan terobosan baru,
melainkan terjebak pada penulisan syarah (penjelasan) dan hasyiyah (catatan
pinggir) yang repetitif. Dengan demikian, kerusakan internal peradaban Islam
merupakan sebuah lingkaran setan di mana ambisi politik mematikan
independensi pendidikan, yang kemudian melumpuhkan daya nalar umat secara
keseluruhan.

Analisis Faktor Eksternal: Hantaman dari Luar

Keruntuhan peradaban dan pendidikan Islam tidak terjadi dalam ruang
hampa, melainkan merupakan akumulasi dari tekanan eksternal yang
menghantam fondasi intelektual dan politik umat Islam secara bertubi-tubi. Jika
faktor internal berupa kejumudan berpikir adalah penyakit yang menggerogoti
tubuh dari dalam, maka serangan eksternal adalah pukulan mematikan yang
menghancurkan struktur fisiknya.?6 Proses kehancuran ini tidak terjadi seketika,
melainkan bermula dari erosi bertahap akibat konflik berkepanjangan dengan
kekuatan Barat dan memuncak pada katastrofi invasi bangsa Mongol yang

21 Fattah et al., “Studi Analitis Dimensi Sacifact Pendidikan Islam Pada Masa Kejayaannya.”

22 Chandra, “Pendidikan Islam Pada Masa Kebangkitan (Gerakan Intelektual Muslim Di Kalangan Syiah
Isma’iliyah Dan Dinasti Safawy).”

23 Nilawati Tadjuddin and Alif Maulana, “Kebijakan Pendidikan Khalifah Harun Ar-Rasyid,” Al-Tadzkiyyah:
Jurnal Pendidikan Islam 9, no. 2 (2018): 325-45.

24 Abu Ja'far Muhammad bin Jarir Al-Tabari, < skl s Ju ) & )5 (Beirut: Dar al-Kutub al-'[Imiyyah., 2005).

25 Tarigan et al., “Pengkajian Agama Secara Historis.”

26 Mashuri, “Transformasi Tradisi Keilmuan Dalam Islam: Melacak Akar Kemunculan Dan Perkembangan
Institusi Pendidikan Islam.”

153 | | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

Abdi Syahputra Ritonga,dkk, Model Kepemimpinan Islam Pada Masa Khalifah Umar Bin Khattab

mengubah lanskap intelektual Islam selamanya.

Erosi terhadap stabilitas dunia Islam dimulai jauh sebelum jatuhnya
Baghdad, terutama melalui periode Perang Salib yang berlangsung antara tahun
1095 hingga 1291 Masehi. Konflik ini bukan sekadar benturan militer, melainkan
sebuah proses pengurasan energi yang signifikan bagi peradaban Islam.27
Sebagaimana dicatat dalam analisis historis, Perang Salib secara perlahan
melemahkan sendi-sendi ekonomi kekhalifahan dan menghambat laju kemajuan
ilmiah yang sebelumnya berkembang pesat. Fokus negara yang seharusnya
diarahkan pada pengembangan pendidikan dan pemeliharaan institusi keilmuan
terpaksa dialihkan secara masif untuk membiayai perang yang mahal dan
berkepanjangan. Invasi terhadap wilayah-wilayah strategis ini digambarkan
sebagai "hancer" atau pisau yang menusuk jantung dunia Islam, yang tidak hanya
mengganggu stabilitas politik tetapi juga memperlambat sirkulasi buku dan
gagasan baru di antara pusat-pusat keilmuan.2® Akibatnya, prioritas anggaran
dan perhatian para penguasa tersedot ke medan perang, meninggalkan institusi
pendidikan dalam kondisi yang semakin rentan dan kehilangan patronase yang
vital bagi kelangsungannya.

Namun, jika Perang Salib adalah erosi yang melemahkan, maka invasi
Mongol pada pertengahan abad ke-13 adalah badai yang memporak-porandakan
segalanya. Puncak dari kehancuran ini terjadi pada tahun 1258 M, ketika pasukan
Mongol di bawah komando Hulagu Khan berhasil menembus pertahanan dan
menghancurkan kota Baghdad hingga rata dengan tanah. Peristiwa ini bukan
hanya menandai berakhirnya Kekhalifahan Abbasiyah yang telah berkuasa selama
lima abad, tetapi juga menjadi titik nadir bagi pendidikan Islam. Dampak paling
katastropik dari invasi ini adalah destruksi total terhadap infrastruktur intelektual
dan sumber daya manusia. Institusi pendidikan yang menjadi simbol keagungan
intelektual, seperti Baitul Hikmah yang berfungsi sebagai perpustakaan dan pusat
penerjemahan, dibakar habis. Legenda sejarah mencatat bahwa jutaan buku
dilemparkan ke Sungai Tigris hingga air sungai berubah warna menjadi hitam
karena lunturan tinta (Hillenbrand, 1999). Penghancuran fisik ini diperparah
dengan pembantaian massal para ulama, ilmuwan, dan filsuf, yang secara efektif
memutus mata rantai (sanad) transmisi keilmuan yang sulit untuk ditambal
kembali.

Dampak jangka panjang dari hantaman eksternal ini melampaui
kerusakan fisik semata; ia menciptakan trauma psikologis mendalam yang
mengubah orientasi keberagamaan dan pendidikan umat Islam secara
fundamental. Pasca kehancuran Baghdad, rasa aman dan optimisme rasional
yang menjadi ciri khas era keemasan tergantikan oleh keputusasaan dan
ketakutan eksistensial. Sebagaimana dianalisis oleh Ulgener (2006), tekanan
eksternal yang brutal ini mendorong masyarakat untuk menarik diri dari dunia
nyata yang penuh penderitaan menuju dunia spiritual yang lebih tertutup.
Akibatnya, terjadi pergeseran orientasi pendidikan dari yang sebelumnya
menghargai rasionalitas, logika, dan sains empiris, menuju corak pemikiran yang
lebih fatalis dan sufistik-eskapis. Pendidikan Islam pasca-Mongol cenderung
didominasi oleh corak tasawuf yang menekankan pada penyerahan diri total pada
nasib dan menjauh dari urusan duniawi sebagai mekanisme pertahanan diri.

27 Agustang Kallang and Sugirma Sugirma, “Tahlil Tarikh Ansyitah Al-Tarjamah Fi Al-Alam Al-Islami Analysis
of the Historical Activities of Translation in the Islamic World,” Journal of Arabic Education, Linguistics and Literature
Studies 1, no. 2 (2023), https://doi.org/https://doi.org/10.51214 /jicalls.v1i2.648.

28 Al-Athir, &8 3 daS,

154 | | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

Abdi Syahputra Ritonga,dkk, Model Kepemimpinan Islam Pada Masa Khalifah Umar Bin Khattab

Dengan demikian, hantaman eksternal dari Perang Salib dan Invasi Mongol tidak
hanya meruntuhkan bangunan sekolah dan perpustakaan, tetapi juga
meruntuhkan mentalitas rasional umat Islam yang menjadi faktor determinan
dalam kemunduran peradaban di abad-abad selanjutnya.

Kesimpulan

Berdasarkan analisis historis yang mendalam, dapat disimpulkan bahwa
kemunduran pendidikan Islam pada masa akhir Dinasti Abbasiyah bukanlah
peristiwa tunggal akibat invasi militer semata, melainkan kulminasi dari dialektika
destruktif antara faktor internal dan eksternal. Secara internal, pendidikan Islam
telah mengalami pengeroposan substansial akibat politisasi madrasah yang
memicu konflik sektarian, krisis integritas dalam pengelolaan wakaf, serta
dominasi budaya taqlid yang mematikan nalar kritis, menjadikan institusi
pendidikan sekadar "cangkang kosong" yang kehilangan vitalitas inovasinya.
Kondisi rapuh ini kemudian dihantam oleh faktor eksternal berupa Invasi Mongol
yang secara brutal memusnahkan infrastruktur fisik (Baitul Hikmah) dan
memutus mata rantai (sanad) transmisi keilmuan melalui pembantaian massal
para ulama. Dengan demikian, invasi eksternal hanyalah "lonceng kematian"
terakhir bagi sebuah sistem yang sejatinya telah keropos dari dalam, yang pada
akhirnya mengubah orientasi pendidikan Islam dari semangat rasional-empiris
menjadi fatalis-sufistik sebagai mekanisme pertahanan jangka panjang pasca-
tragedi.

Daftar Pustaka

Al-Athir, Ibn. & 4 4. Beirut, Lebanon: Dar al-Fikr, 1978.

Al-Tabari, Abu Ja’far Muhammad bin Jarir. sy Ju s A6 Beirut: Dar al-Kutub al-
Tlmiyyah., 2005.

Chandra, Pasmah. “Pendidikan Islam Pada Masa Kebangkitan (Gerakan Intelektual
Muslim Di Kalangan Syiah Isma’iliyah Dan Dinasti Safawy).” Edukasia
Multikultura 2, no. 1 (2020): 14-21.

Dardiri, Muhammad Amiruddin, Waluyo, and Anzar Aquil. “Kondisi Sosial-Politik
Dinasti Bani Abbasiyah Dan Pengaruhnya Terhadap Pendidikan Islam.”
Jurnal Asy-Syukriyyah 24, no. 1 (2023): 69-82.
https://doi.org/https://doi.org/10.36769 /asy.v24i1.318.

Didaktika, Wahana, Jurnal Terakreditasi, and Ficky Uwais Alqarny. “Isu-Isu Kritis
Dalam Pendidikan Islam.” Wahana Didaktika Jurnal Terakreditasi 25, no.
Desember (2024): 103-13. https://doi.org/2621-4075.

Farabi, Mohammad Al. “BAYT AL-HIKMAH : Institusi Awal Pengembangan Tradisi
[Imiah Islam.” MIQOT XXXVII, no. 1 (2013): 61-86.

Fattah, Abdul, Ismail Thoib, Suparta, Ahmad Munjin Nasih, Khoirul Adib, Taufik
Churahman, and Musfigqon. “Studi Analitis Dimensi Sacifact Pendidikan
Islam Pada Masa Kejayaannya.” Ulumuna Jurnal Studi Keislaman XII, no. 1
(2008): 2008.

Ichsan, Yazida, Yusuf Hanafiah, Fadhlurrahman, and Supitri Okfia. “The Abbasid
State’s Contribution to Education: History, Policy, and Development of
[slamic Educational Institutions.” At-Tagaddum 15, no. 2 (2023): 83-96.
https://doi.org/http:/ /dx.doi.org/10.21580/at.v15i2.16448.

Islam, Lembaga Pendidikan. “Dinasti Abbasiyah: Studi Analisis Lembaga Pendidikan
Islam.” FENOMENA : Jurnal Penelitian 12, no. 2 (2020): 139-60.

155 | | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

Abdi Syahputra Ritonga,dkk, Model Kepemimpinan Islam Pada Masa Khalifah Umar Bin Khattab

https://doi.org/http:/ /doi.org/10.21093/ {j.v12i2.2269.

Kallang, Agustang, and Sugirma Sugirma. “Tahlil Tarikh Ansyitah Al-Tarjamah Fi Al-
Alam Al-Islami Analysis of the Historical Activities of Translation in the
Islamic World.” Journal of Arabic Education, Linguistics and Literature
Studies 1, no. 2 (2023).https://doi.org/https://doi.org/10.51214/
jicalls.v1i2.648.

Mashuri, Saepudin. “Transformasi Tradisi Keilmuan Dalam Islam: Melacak Akar
Kemunculan Dan Perkembangan Institusi Pendidikan Islam.” Jurnal
Hunafa 4, no. 3 (2007): 227-36.

Miles, Matthew B. Qualitative Data Analysis: A Methods Sourcebook. Edited by Helen
Salmon. Third edit. Vol. 17. London EC1Y 1SP: SAGE Publications, Inc.,
2014.

Nunzairina. “Dinasti Abbasiyah: Kemajuan Peradaban Islam, Pendidikan Dan
Kebangkitan Kaum Intelektual.” JUSPI (Jurnal Sejarah Peradaban Islam) 3,
no. 2 (2020): 93-103. https://doi.org/10.30829 /juspi.v3il.4382.

Sejati, Abdiana, and Kholid Mawardi. “Pendidikan Islam Era Dinasti Turki Usmani.”
Transformasi Manageria Journal of Islamic Education Management 4, no. 1
(2024): 101-14. https://doi.org/10.47476 /manageria.v4i1.3990.

Surono, and Mahfud Ifendi. “Pendidikan Islam Klasik : Model Dan Karakteristik.”
Thawalib| Jurnal Kependidikan Islam 2, no. 2 (2021): 81-96.
https://doi.org/https://doi.org/10.54150/thawalib.v2i2.23.

Tadjuddin, Nilawati, and Alif Maulana. “Kebijakan Pendidikan Khalifah Harun Ar-
Rasyid.” Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam 9, no. 2 (2018): 325-45.

Tarigan, Mardinal, Gusti Aprila, Riswanda Pratama, Universitas Islam, and Negeri
Sumatera. “Pengkajian Agama Secara Historis.” El-Mujtama: Jurnal
Pengabdian Masyarakat 4, no. 2 (2024): 985-1000.
https://doi.org/10.47467 /elmujtama.v4i2.997.

Thoha, Ahmadie. Muqgaddimah Ibn Khaldun. Edited by Ahmadie Thoha, Hardyono,
Mahmud Rihajj, and Tim Pustaka Firdaus. Cetakan Pe. Jakarta: PT.
Temprint, 1986.

Zulkhairi, Muhamad Amirul Asyraf Ahmad Kamal, Norsaleha Mohd. Salleh, Syarul
Azman Shaharuddin, and Rosli Mokhtar. “Konsep Kejatuhan Peradaban
Islam Menurut Islamis, Modenis Dan Orientalis Pada Abad Ke-18 Hingga
Ke-20.” International Journal of Interdisciplinary & Strategic Studies 4, no.7
(2023): 437-49.https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.47548 /ijistra.2023.71.

156 | | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

