
150 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 
 

 

PENGARUH POLITIK TERHADAP PERKEMBANGAN HUKUM 

ISLAM DI MASA KLASIK 
 

Naysila Putri Aulia 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara 

Email: naysilaputriaulia1808@gmail.com  

 

Aulia Santri Agustin 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara 

auliasatriagustin0708@gmail.com  

 

Suci Shintya Sari  
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara 

sucishintyasari@gmail.com 

 

Mahfudh Fadhil  
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara 

mahfudfadhil48@gmail.com 

 

Aflah Akwan 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara 

aflahakwan5@gmail.com 
 

Abstract: This study aims to provide an in-depth examination of the influence of 

political factors on the development of Islamic law during the classical period, 

spanning the era of the Rightly Guided Caliphs, the Umayyad dynasty, and the 

Abbasid dynasty. During this time, Islamic law did not evolve in isolation from socio-
political realities; instead, it developed alongside shifts in political authority that 

shaped the role of scholars, the formulation of legal rulings, and the emergence of 

major schools of jurisprudence. Using a historical-analytical approach, this research 

explores how political policies, changes in leadership, and state interests affected 

legal methodologies, the growth of intellectual centers, and the rise of prominent 
jurists. The findings indicate that political stability created a supportive environment 

for the advancement of Islamic legal thought, including the codification of hadith and 

the structured development of various schools of law. Conversely, political tensions—

such as internal conflicts and factional rivalries—often limited scholarly 

independence and contributed to differing legal orientations influenced by political 

pressures or alignments. This study further highlights that the relationship between 
scholars and political authorities was neither purely oppositional nor entirely 

subordinate, but rather dynamic and mutually influential, shaping the trajectory of 

Islamic legal authority. Therefore, it is concluded that political factors played a crucial 

El b a y y i n a h: 
Jurnal Hukum, Sosial dan Humaniora 

  
Vol. 01. No. 01, 2025 
E-ISSN: xxxx – xxxx 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah   

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah
mailto:naysilaputriaulia1808@gmail.com
mailto:auliasatriagustin0708@gmail.com
mailto:sucishintyasari@gmail.com
mailto:mahfudfadhil48@gmail.com
mailto:aflahakwan5@gmail.com


 

and inseparable role in the formation of Islamic law during the classical period, and 

their impact continues to be reflected in Islamic legal traditions today. 

Keywords: politics, Islamic law, classical period, schools of jurisprudence, political 

dynamics, Islamic history. 

Pendahuluan 

Kajian mengenai perkembangan hukum Islam pada masa klasik selalu 
berkaitan erat dengan dinamika politik yang melingkupi masyarakat Muslim 

sejak abad pertama hijriah. Politik, dalam konteks sejarah Islam, tidak hanya 
dipahami sebagai struktur kekuasaan, tetapi juga sebagai faktor penentu 

yang memengaruhi proses legislasi, interpretasi, serta penerapan norma-
norma hukum. Hubungan ini mencerminkan bahwa hukum Islam sebagai 
sistem normatif tidak terbentuk secara terpisah dari realitas sosial-politik, 

melainkan berkembang melalui interaksi yang intens dengan perubahan 
kekuasaan dari satu masa ke masa berikutnya.1 

Pada masa Khulafā’ al-Rāsyidīn, misalnya, perkembangan hukum 
masih sangat dipengaruhi oleh kedekatan para sahabat dengan ajaran Nabi 

Muhammad SAW. Stabilitas politik yang relatif terjaga melalui mekanisme 
syūrā memungkinkan terjadinya proses ijtihad yang responsif terhadap 

persoalan umat. Keputusan-keputusan hukum pada masa ini lebih banyak 
bertumpu pada nilai kemaslahatan serta pemahaman mendalam terhadap 
praktik kenabian, sehingga hukum Islam tumbuh dalam suasana egaliter dan 

dialogis.2 

Ketika kepemimpinan beralih kepada dinasti Umayyah, struktur politik 
mengalami transformasi menjadi sistem monarki yang lebih sentralistik. 

Perubahan ini berdampak langsung pada perkembangan hukum Islam. 
Negara mulai membangun administrasi peradilan secara lebih formal, 

mengangkat qāḍī di berbagai wilayah, serta menerbitkan kebijakan politik 
yang berimplikasi pada penafsiran hukum. Pada periode ini, otoritas negara 

mulai memainkan peran signifikan dalam menentukan arah pembentukan 
hukum, sehingga muncul diferensiasi antara otoritas ulama dan otoritas 

politik.3 

Puncak pengaruh politik terhadap perkembangan hukum Islam tampak 
pada masa Abbasiyah. Periode ini ditandai dengan dukungan besar 

 
1 Ahmad Hanafi, Pengantar dan Sejarah Hukum Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1993), 

hlm. 55–59. 
2 Harun Nasution, Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya Jilid I (Jakarta: UI Press, 1985), 

hlm. 60–63 
3 Hasbi Ash-Shiddieqy, Sejarah Pembinaan Hukum Islam (Semarang: Pustaka Rizki Putra, 

1999), hlm. 112–118. 



 

152 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 
 
 

pemerintah terhadap kegiatan ilmiah, berdirinya pusat-pusat keilmuan 
seperti Bayt al-Hikmah, serta berkembangnya madzhab-madzhab fikih secara 

lebih sistematis. Namun, intervensi politik juga muncul dalam berbagai 
bentuk, seperti peristiwa Mihnah, ketika pemerintah berupaya mengarahkan 
otoritas keagamaan untuk menyetujui pandangan teologis resmi negara. 

Fenomena ini menunjukkan bahwa politik tidak hanya memfasilitasi 
perkembangan hukum, tetapi juga berpotensi mengarahkan dan membatasi 

ruang ijtihad ulama sesuai kepentingan penguasa.4 

Oleh sebab itu, memahami pengaruh politik terhadap perkembangan 
hukum Islam pada masa klasik menjadi sangat penting untuk memperoleh 
gambaran historis mengenai pembentukan fikih dan sistem hukum yang 

dikenal saat ini. Relasi antara politik dan hukum Islam tidak selalu bersifat 
antagonis; dalam beberapa periode politik justru menjadi katalisator bagi 
lahirnya pemikiran hukum yang kreatif dan mendalam. Namun dalam kondisi 

tertentu, politik dapat menjadi faktor yang membatasi kebebasan intelektual 
ulama. Analisis historis terhadap dinamika ini akan memberikan pemahaman 

yang lebih komprehensif mengenai bagaimana hukum Islam berproses, 
bertransformasi, dan mencapai bentuknya yang mapan pada era madzhab. 

Selain melihat dinamika politik secara struktural, perkembangan 
hukum Islam pada masa klasik juga dipengaruhi oleh pola hubungan antara 

penguasa dan ulama yang berbeda dari satu periode ke periode lainnya. 
Dalam masyarakat Muslim awal, ulama memegang peranan penting sebagai 

penjaga otoritas keagamaan, sementara para penguasa bertanggung jawab 
mempertahankan stabilitas politik dan administrasi pemerintahan. Relasi 
yang saling membutuhkan ini sering kali membentuk suasana yang 

menentukan arah perkembangan hukum. Ketika hubungan berlangsung 
harmonis, muncul dukungan terhadap kegiatan ilmiah dan kebebasan ijtihad. 

Sebaliknya, ketika terjadi ketegangan, hukum Islam berkembang di bawah 
tekanan atau kontrol negara.5 

Faktor lain yang turut memberi pengaruh adalah perluasan wilayah 
kekuasaan Islam. Ekspansi besar-besaran yang terjadi sejak masa Umayyah 

hingga Abbasiyah membawa umat Islam berhadapan dengan berbagai tradisi 
hukum lokal, seperti hukum Romawi-Bizantium, Persia, hingga kebiasaan 
adat masyarakat setempat. Interaksi budaya ini menciptakan kebutuhan 

akan metodologi hukum yang lebih sistematis agar hukum Islam mampu 

 
4 Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2003), hlm. 147–

151. 
5 M. Hasbi ash-Shiddieqy, Pengantar Hukum Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1975), hlm. 

84–90 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

memberikan jawaban terhadap persoalan yang semakin kompleks. Situasi 
semacam ini mendorong para ulama untuk mengembangkan prinsip-prinsip 

ushul fikih sebagai perangkat untuk menafsirkan nash dalam kondisi politik 
dan sosial yang berubah-ubah.6 

Di samping itu, keberadaan institusi pemerintahan seperti dīwān, 
kepaniteraan, serta peradilan resmi memberikan ruang baru bagi 

perkembangan hukum Islam dalam bentuk regulasi negara (siyāsah 
shar‘iyyah Inisiatif politik semacam ini, di satu sisi, membantu memperkuat 

struktur hukum dan memperluas penerapannya. Namun di sisi lain, ia juga 
membuka peluang terjadinya campur tangan negara dalam penetapan hukum 
yang seharusnya berada di ranah otoritas ulama.7 

Dengan demikian, analisis terhadap pengaruh politik tidak hanya 

berfokus pada kekuasaan sebagai institusi, tetapi juga pada bagaimana 
perubahan sosial, ekspansi wilayah, dan interaksi budaya turut membentuk 

metodologi dan karakter hukum Islam pada masa klasik.8 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis 
penelitian kepustakaan (library research). Metode ini dipilih karena objek 

kajian berfokus pada analisis sumber-sumber historis, literatur fikih klasik, 
catatan sejarah peradaban Islam, serta karya akademik yang menjelaskan 
relasi antara politik dan perkembangan hukum Islam pada masa klasik. 

Penelitian ini juga menggunakan pendekatan historis (historical approach) 
untuk menelusuri perkembangan hukum Islam seiring perubahan struktur 
politik dari masa Khulafā’ al-Rāsyidīn hingga masa dinasti Abbasiyah. 

Pendekatan ini memungkinkan peneliti memahami konteks politik dan sosial 
yang melatarbelakangi keputusan-keputusan hukum pada setiap periode. 

Sumber primer dalam penelitian ini meliputi karya-karya klasik dan 

modern yang secara langsung membahas perkembangan hukum Islam dan 
dinamika politik. Sumber sekunder berupa jurnal ilmiah, artikel penelitian, 
buku sejarah Islam kontemporer, serta literatur pendukung lain yang 

berkaitan dengan metodologi dan dinamika politik dalam perkembangan 
hukum Islam. 

 
6 Abdul Wahhab Khallaf, Ilmu Ushul Fiqh, terj. Moh. Zuhri (Jakarta: Pustaka Amani, 

1994), hlm. 23–27 
7 Wahbah az-Zuhaili, Fiqh Islam dan Ushul Fiqh, terj. Abdul Hayyie al-Kattani dkk., Jilid 

I (Jakarta: Gema Insani, 2011), hlm. 595–602. 
8 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh Jilid I (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2011), 

hlm. 89–94 



 

154 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 
 
 

Pengumpulan data dilakukan melalui studi mengidentifikasi, membaca, 
mengkritisi, dan mengelompokkan data dari berbagai literatur yang relevan. 

Proses ini meliputi, pertama, Inventarisasi buku dan jurnal terkait topik 
penelitian. Kedua, Ekstraksi informasi penting dari teks-teks sejarah, fikih, 
dan ushul fikih. Ketiga, klasifikasi tema berdasarkan periode politik dan 

perkembangan hukum Islam masa klasik. 

Hasil dan Pembahasan 

A. Gambaran Umum Relasi Politik dan Hukum Islam pada Masa Klasik 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa perkembangan hukum Islam 
pada masa klasik tidak dapat dipisahkan dari pengaruh politik yang berperan 
sebagai kekuatan pendorong maupun pembatas. Politik dalam konteks ini 

dipahami sebagai keseluruhan struktur kekuasaan, mekanisme 
pemerintahan, dan kebijakan negara yang diterapkan oleh pemimpin Islam 

sepanjang sejarah awal. Perkembangan fikih, ushul fikih, dan kelembagaan 
hukum terbukti mengikuti arah dinamika politik yang berlangsung pada 
masing-masing periode.9 

Pada periode awal, ketika pemerintahan Islam masih bersifat sederhana 

dan menggunakan sistem musyawarah, perkembangan hukum berlangsung 
lebih natural dan berpusat pada otoritas moral serta keilmuan para sahabat. 
Namun, ketika struktur kenegaraan berubah menjadi sistem monarki pada 

masa dinasti Umayyah dan kemudian lebih birokratis pada masa Abbasiyah, 
pola perkembangan hukum juga menjadi lebih kompleks, sistematis, dan 

berlapis. Temuan ini memperkuat pendapat bahwa hukum Islam tidak lahir 
dari ruang kosong, tetapi berkembang dalam konteks sosial-politik yang terus 
berubah.10 

B. Pengaruh Politik pada Masa Khulafā’ al-Rāsyidīn terhadap 

Perkembangan Hukum 

Pada masa Khulafā’ al-Rāsyidīn, hasil penelitian menunjukkan bahwa 
keputusan hukum sangat dipengaruhi oleh kedekatan para khalifah dengan 

tradisi kenabian. Stabilitas politik yang ditopang oleh prinsip syūrā 
menjadikan proses ijtihad berlangsung terbuka dan partisipatif. Para sahabat 
sering kali melakukan musyawarah untuk menjawab persoalan hukum baru, 

 
9 Samsul Munir Amin, Sejarah Perkembangan Hukum Islam (Jakarta: Amzah, 2014), hlm. 

102–107 
10 Ahmad Hanafi, Pengantar dan Sejarah Hukum Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1993), 

hlm. 54–60 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

sehingga sumber otoritas hukum tidak terpusat pada seorang penguasa, 
melainkan dibagi di antara para ulama dan sahabat senior. 

Contoh konkret hubungan politik dan hukum pada masa ini adalah 

kemampuan para khalifah, seperti Umar bin Khattab, menyesuaikan hukum 
dengan kebutuhan masyarakat. Umar pernah menunda penerapan hukuman 
potong tangan pada masa paceklik sebagai bentuk respons terhadap kondisi 

sosial, menunjukkan bahwa keputusan politik mampu mempengaruhi 
pelaksanaan hukum tanpa menghilangkan substansi syariah. Keputusan-
keputusan seperti ini menunjukkan bahwa aspek kemaslahatan menjadi 

pertimbangan utama dalam penetapan hukum.11 

C. Pengaruh Dinasti Umayyah terhadap Kodifikasi dan Kelembagaan 
Hukum 

Di masa dinasti Umayyah, penelitian menunjukkan adanya pengaruh 
politik yang sangat kuat dalam membentuk struktur peradilan. Para penguasa 
Umayyah melakukan sentralisasi kekuasaan untuk memperkuat legitimasi 
politik, dan hal tersebut turut berdampak pada pembentukan lembaga 

kehakiman. Qāḍī ditempatkan sebagai pejabat negara yang bertanggung 
jawab langsung kepada gubernur atau khalifah. Kondisi ini memunculkan 
hubungan fungsional antara hukum dan politik, di mana ulama fikih mulai 

terlibat dalam struktur birokrasi negara.12 

Namun, sentralisasi ini juga menimbulkan konsekuensi. Banyak ulama 
menolak bekerja untuk pemerintah karena khawatir terhadap intervensi 

politik dalam keputusan hukum. Sebagian ulama memilih mengembangkan 
fikih secara independen, yang kelak menjadi cikal bakal munculnya berbagai 
madzhab fikih. Dengan demikian, politik pada masa Umayyah tidak hanya 

mendorong perkembangan hukum melalui lembaga peradilan formal, tetapi 
juga memicu perkembangan fikih independen sebagai bentuk respon ulama 
terhadap dominasi negara. 

D. Peran Politik Dinasti Abbasiyah dalam Pembentukan Madzhab Fikih 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa masa Abbasiyah merupakan 
periode paling signifikan dalam sejarah perkembangan hukum Islam. 
Dukungan politik terhadap aktivitas ilmiah, penerjemahan manuskrip, serta 

pendirian lembaga ilmu seperti Bayt al-Hikmah menjadi faktor yang 
mempercepat kemajuan intelektual dunia Islam. Pada masa ini, prinsip-

 
11 Harun Nasution, Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya Jilid I (Jakarta: UI Press, 1985), 

hlm. 70–72 
12 Hasbi ash-Shiddieqy, Sejarah Pembinaan Hukum Islam (Semarang: Pustaka Rizki 

Putra, 1999), hlm. 120–128. 



 

156 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 
 
 

prinsip ushul fikih mulai dibangun secara sistematis, terutama melalui karya 
Imam al-Syafi‘i, al-Risālah, yang menjadi tonggak metodologi penalaran 

hukum.13 

Selain itu, pemerintahan Abbasiyah memberikan ruang luas bagi 
berkembangnya madzhab fikih. Madzhab Hanafiyah, Malikiyah, Syafi‘iyah, 
dan Hanabilah tumbuh dalam situasi akademik yang relatif stabil. Setiap 

madzhab memiliki patron politik tertentu yang mendukung pengajarannya, 
meskipun tidak bersifat memaksa. Stabilitas politik pada periode awal 

Abbasiyah memungkinkan karya-karya fikih disusun secara lebih lengkap, 
rinci, dan sistematis. 

Namun, intervensi politik juga muncul dalam bentuk yang kurang 
positif, seperti peristiwa Mihnah di bawah Khalifah al-Ma’mun yang 

memaksakan doktrin bahwa Al-Qur’an adalah makhluk. Peristiwa ini 
menunjukkan bahwa negara dapat memposisikan dirinya sebagai penentu 

ortodoksi teologis dan hukum ketika kepentingan politik menghendaki 
demikian.14 Meskipun kontroversial, kejadian ini menegaskan bahwa politik 
pada masa Abbasiyah memiliki kekuatan besar dalam menentukan arah 

pemikiran hukum. 

E. Interaksi Sosial-Politik dalam Pembentukan Metodologi Ushul Fikih 

Penelitian juga menemukan bahwa metodologi ushul fikih berkembang 
beriringan dengan kompleksitas politik dan sosial. Ketika wilayah Islam 

semakin luas dan masyarakat menjadi lebih beragam, kebutuhan akan 
aturan dan prinsip hukum yang lebih sistematis meningkat. Para ulama 
merespons kebutuhan ini dengan menyusun perangkat metodologis seperti 

qiyās, ijmā‘, istihsān, dan maslahah mursalah yang kemudian menjadi fondasi 
pengambilan keputusan hukum.15 

Kondisi tersebut menunjukkan bahwa metodologi hukum Islam tidak 

hanya lahir dari kebutuhan teologis, tetapi juga merupakan hasil adaptasi 
terhadap tantangan politik. Perbedaan lingkungan politik di Irak, Madinah, 

 
13 Ahmad Hasan, The Early Development of Islamic Jurisprudence, terj. Bandung: Pustaka, 

1984, hlm. 145–150 
14 Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2003), hlm. 

153–158. 
15 Abdul Wahhab Khallaf, Ilmu Ushul Fiqh, terj. Moh. Zuhri (Jakarta: Pustaka Amani, 

1994), hlm. 30–37. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

dan wilayah Syam, misalnya, menyebabkan munculnya perbedaan corak fikih 
antara madzhab Ahlu al-Hadits dan Ahlu al-Ra’yi. 

F. Dampak Politik terhadap Konsolidasi Madzhab dan Otoritas Ulama 

Hasil penelitian juga mengungkap bahwa politik berperan penting 
dalam konsolidasi madzhab fikih. Beberapa madzhab memperoleh ruang lebih 
luas karena dukungan penguasa tertentu. Misalnya, madzhab Hanafi 
berkembang pesat karena banyak diadopsi oleh struktur administrasi 

Abbasiyah, sementara madzhab Syafi’i berkembang melalui jaringan murid 
dan institusi pendidikan yang tersebar di berbagai wilayah. 

Meski demikian, otoritas ulama tetap menjadi kekuatan utama dalam 

menentukan arah hukum. Para ulama yang independen seperti Imam Malik 
dan Imam Ahmad sering kali bersikap kritis terhadap intervensi politik. Sikap 
mereka memperlihatkan bahwa ketegangan antara ulama dan negara justru 

menjadi faktor yang memperkaya dinamika perkembangan hukum Islam.16 

G. Dinamika Relasi Ulama dan Penguasa dalam Pembentukan Otoritas 
Hukum 

Salah satu aspek penting dalam memahami pengaruh politik terhadap 

perkembangan hukum Islam pada masa klasik adalah hubungan antara 
ulama dan penguasa. Dalam banyak fase sejarah Islam awal, ulama berperan 
sebagai pihak yang menjaga otoritas keagamaan, sementara penguasa 

berperan mengelola otoritas politik. Hubungan keduanya tidak selalu 
harmonis; terkadang saling menguatkan, namun dalam situasi tertentu juga 

melahirkan ketegangan. Ketegangan tersebut sering menjadi titik penting 
dalam arah perkembangan hukum Islam.17 

Pada masa Abbasiyah, intervensi politik terhadap otoritas keilmuan 
dapat dilihat dari peristiwa Mihnah (Inkuisisi) yang dilakukan oleh Khalifah 

al-Ma’mun. Pemerintah memaksakan doktrin khalq al-Qur’an kepada para 
ulama. Meskipun peristiwa ini bernuansa teologis, dampaknya meluas pada 

aspek hukum karena menyangkut legitimasi negara dalam menentukan 
kebenaran doktrin agama. Penolakan ulama seperti Ahmad ibn Hanbal 
menunjukkan bahwa otoritas hukum tidak sepenuhnya dapat dikendalikan 

oleh kekuatan politik. Ketegangan ini justru memperkuat posisi ulama sebagai 
pemegang legitimasi keilmuan yang independen dari negara.18 

 
16 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh Jilid I (Jakarta: Kencana, 2011), hlm. 101–108 
17 Azyumardi Azra, “Ulama, Politik, dan Kekuasaan pada Masa Klasik Islam,” Studia 

Islamika, Vol. 3, No. 1, 1996, hlm. 3–17 
18 Michael Cooperson, “The Abbasid Mihna Reconsidered,” Studia Islamica, No. 86, 1997, 

hlm. 67–91. 



 

158 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 
 
 

Dalam konteks perkembangan hukum, pertarungan otoritas tersebut 
menyebabkan dua kecenderungan besar: (1) munculnya ulama yang dekat 

dengan kekuasaan dan berperan dalam penyusunan kebijakan hukum 
negara, serta (2) berkembangnya tradisi ijtihad independen di luar istana, 
sering kali menghasilkan madzhab-madzhab fikih yang lebih kritis terhadap 

pemerintah. Pada akhirnya, masyarakat cenderung memberikan kepercayaan 
lebih besar kepada ulama yang dianggap bebas dari intervensi politik, 
sehingga posisi mereka sebagai rujukan hukum semakin kokoh.19 

Pengaruh politik tidak hanya tampak pada aspek kelembagaan 

peradilan tetapi juga pada proses pembakuan madzhab fikih. Pada masa 
klasik, banyak madzhab berkembang secara paralel. Namun, proses politik di 

kemudian hari menyebabkan beberapa madzhab menerima dukungan 
administratif, sementara yang lain mengalami kemunduran. 

Pada masa Abbasiyah, misalnya, negara memberikan dukungan besar 
kepada madzhab Hanafi. Hal ini terjadi karena madzhab tersebut dianggap 

memiliki fleksibilitas metodologis dan relevansi administratif yang tinggi 
dengan kebutuhan pemerintahan. Pengaruh politik semacam ini membuat 

madzhab Hanafi menjadi dominan di pusat pemerintahan dan kemudian 
menyebar ke wilayah-wilayah kekuasaan Islam lainnya.20 

Sebaliknya, beberapa madzhab fikih seperti madzhab Zhahiri tidak 
mendapat dukungan politik yang memadai, sehingga ruang geraknya terbatas 

dan pada akhirnya tidak berkembang luas. Fenomena ini menunjukkan 
bahwa perkembangan hukum Islam tidak hanya ditentukan oleh kekuatan 

argumentasi fikih, tetapi juga oleh sejauh mana negara memberikan ruang 
bagi suatu tradisi hukum untuk tumbuh dan mengakar di masyarakat. 

Jurnal-jurnal modern yang meneliti sejarah perkembangan madzhab 
menunjukkan bahwa keberlangsungan sebuah madzhab sangat dipengaruhi 

oleh patronase politik. Dengan demikian, politik berperan besar dalam 
menentukan corpus hukum yang hidup dan diteruskan oleh umat Islam di 

berbagai wilayah.21 

 
19 Wael B. Hallaq, “From Legal Theory to Legal Practice: The Study of Qadis' Diaries,” 

Islamic Law and Society, Vol. 1, No. 1, 1994, hlm. 1–31. 
20 Jonathan P. Berkey, “Madhhab Formation and the Social Context,” Islamic Law and 

Society, Vol. 1, No. 1, 1994, hlm. 45–70 
21 Muhammad Khalid Masud, “Political Patronage and the Development of Islamic 

Jurisprudence,” Islamic Studies, Vol. 37, No. 4, 1998, hlm. 423–447 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

H. Pengaruh Administrasi Pemerintahan terhadap Praktik Peradilan 

Birokrasi pemerintahan Islam pada masa klasik mengalami 
perkembangan pesat, terutama sejak masa Umayyah dan Abbasiyah. 

Pembentukan lembaga seperti Diwan al-Qadha (administrasi peradilan) 
memperlihatkan bahwa negara mulai mengembangkan struktur hukum yang 

lebih sistematis. Dalam struktur ini, qāḍī diangkat oleh negara, sehingga 

hubungan mereka dengan kekuasaan menjadi sangat dekat. Hal ini secara 
langsung mempengaruhi cara hukum Islam diterapkan di pengadilan. 

Pada masa Abbasiyah, misalnya, qāḍī tidak hanya bertugas 
menyelesaikan sengketa masyarakat tetapi juga melaksanakan kebijakan-
kebijakan negara, termasuk terkait administrasi tanah, wakaf, dan zakat. 

Perubahan fungsi qāḍī dari peran keagamaan menuju peran administratif ini 
memperlihatkan bahwa hukum Islam beradaptasi dengan kebutuhan politik 
dan birokrasi negara. Adaptasi tersebut pada gilirannya melahirkan 

perkembangan baru dalam teknis yurisprudensi, termasuk dokumentasi 
hukum, standardisasi prosedur, dan penafsiran hukum yang lebih 

legalistik.22 

Selain itu, lahirnya jabatan Qāḍī al-Qudāt (ketua para hakim) 
merupakan bukti bagaimana politik menggiring hukum Islam ke arah 
institusionalisasi. Jabatan ini menjadikan satu orang ulama memiliki otoritas 

untuk mengawasi dan mengarahkan praktik peradilan di seluruh wilayah 
kekuasaan, yang pada akhirnya memperkuat sentralisasi hukum. Fenomena 
sentralisasi ini kemudian berpengaruh besar dalam menstrukturkan otoritas 

hukum Islam hingga masa-masa berikutnya.23 

I. Politik Ekspansi dan Pembentukan Tradisi Hukum di Wilayah Baru 

Ekspansi Islam membawa dampak besar terhadap perkembangan 
hukum Islam karena interaksi antara norma hukum Islam dengan budaya 

lokal melahirkan kebutuhan akan penyesuaian hukum. Dalam banyak kasus, 
kebijakan politik penguasa terhadap masyarakat taklukan menentukan 
sejauh mana hukum Islam diberlakukan atau disesuaikan. 

Penelitian sejarah menunjukkan bahwa pada wilayah Irak, Syam, dan 

Persia, hukum Islam berkembang dengan nuansa yang berbeda karena 
pengaruh politik lokal yang diwarisi dari pemerintahan sebelumnya. Misalnya, 

di Irak yang menjadi pusat pembentukan madzhab Hanafi, kebijakan 

 
22 Yossef Rapoport, “Legal Diversity in the Medieval Islamic World,” Journal of Islamic 

Studies, Vol. 15, No. 1, 2004, hlm. 1–28 
23 Baber Johansen, “The Judiciary and the Law Between the Eighth and the Eleventh 

Centuries,” Islamic Law and Society, Vol. 1, No. 1, 1994, hlm. 76–90 



 

160 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 
 
 

administrasi warisan Persia mempengaruhi struktur hukum, terutama yang 
terkait dengan perpajakan dan sistem administrasi tanah.24 

Sebaliknya, di wilayah Hijaz—yang cenderung lebih sederhana dalam 

struktur politiknya—hukum Islam berkembang dengan corak yang lebih 
tekstual dan berorientasi pada hadis. Perbedaan-perbedaan ini menegaskan 
bahwa politik lokal memainkan peran signifikan dalam menentukan orientasi 

metodologis hukum Islam pada masa klasik. Perkembangan hukum Islam 
pada masa klasik sangat dipengaruhi oleh kondisi politik yang melingkupi 
umat Islam. Ketika stabilitas politik tercapai—misalnya pada sebagian periode 

Abbasiyah—ulama memiliki ruang untuk mengembangkan tradisi intelektual 
secara lebih bebas. Stabilitas memungkinkan terbentuknya pusat-pusat 

keilmuan, seperti Baghdad, Kufah, dan Basrah, yang mendorong 
berkembangnya diskusi metodologis dalam fikih. Diskusi intensif antar-ulama 
ini kemudian melahirkan kerangka ushul fikih yang lebih sistematis serta 

penguatan madzhab-madzhab hukum.25 

Namun, ketika instabilitas politik terjadi, seperti pada masa transisi 
antara dinasti Umayyah dan Abbasiyah, atau pada masa perebutan 

kekuasaan antar gubernur di wilayah pinggiran, produksi ijtihad menjadi 
terhambat. Pada kondisi tersebut, ulama sering kali menghadapi tekanan 
politik, terbatasnya akses terhadap sumber-sumber keilmuan, serta 

kegagalan negara menciptakan ruang aman bagi diskursus hukum. Penelitian 
sejarah menunjukkan bahwa instabilitas politik membuat aktivitas legislasi 

dan ijtihad lebih bersifat responsif, pragmatis, dan tidak jarang dipengaruhi 
kepentingan jangka pendek penguasa lokal.26 

Situasi ini menjelaskan mengapa beberapa wilayah pada masa klasik 
berkembang dengan corak fikih yang berbeda secara signifikan. Wilayah yang 

stabil cenderung menghasilkan fikih yang lebih teoritis dan metodologis, 
sedangkan wilayah yang bergejolak lebih banyak menghasilkan fikih praktis 
yang berorientasi pada penyelesaian masalah kekuasaan dan masyarakat. 

J. Perkembangan Ekonomi dan Administrasi Negara sebagai Faktor 
Pembentuk Hukum 

 
24 Patricia Crone, “The Early Islamic World,” Journal of the Economic and Social History of 

the Orient, Vol. 57, No. 3, 2014, hlm. 389–417. 
25 Kevin Reinhart, “Islamic Law and Society: The Formation of Fiqh,” Arab Law Quarterly, 

Vol. 14, No. 2, 1999, hlm. 102–118. 
26 Devin J. Stewart, “Political Instability and Legal Interpretation in Early Islam,” Journal 

of the American Oriental Society, Vol. 119, No. 4, 1999, hlm. 593–604. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

Faktor politik tidak dapat dilepaskan dari faktor ekonomi negara. Pada 
masa klasik, perluasan wilayah dan pertumbuhan ekonomi mendorong 

pemerintah mengembangkan sistem administrasi yang lebih kompleks. 
Kebutuhan administrasi tersebut menciptakan kebutuhan baru dalam bidang 
hukum, terutama di area seperti perpajakan (kharaj), perdagangan 

antarwilayah, pengelolaan tanah, dan hubungan antara negara dengan non-
Muslim. 

Penelitian ekonomi-historis menunjukkan bahwa pada masa Umayyah 

dan Abbasiyah, administrasi fiskal yang berkembang pesat mengubah pola 
penetapan hukum.27 Misalnya, pembahasan fikih mengenai akad, transaksi, 
dan kepemilikan berkembang seiring pertumbuhan ekonomi dan 

perdagangan. Negara kemudian membutuhkan struktur hukum yang lebih 
rinci dan dapat diberlakukan secara seragam di berbagai wilayah kekuasaan 
yang luas. 

Dalam konteks ini, politik memainkan peran sebagai pendorong 
perkembangan hukum. Ketika negara menerbitkan regulasi fiskal atau 
kebijakan perdagangan, ulama meresponsnya dengan melakukan ijtihad 

baru. Terkadang hasil ijtihad mendukung kebijakan negara, namun tidak 
jarang pula ulama mengambil posisi kritis, terutama ketika kebijakan negara 
dianggap merugikan masyarakat atau bertentangan dengan prinsip syariah. 

Interaksi inilah yang memperkaya diskursus hukum Islam pada masa klasik 
dan menjadikan fikih sebagai disiplin yang adaptif terhadap dinamika 

ekonomi-politik.28 

Perkembangan hukum Islam pada masa klasik tidak terjadi secara 
seragam di seluruh wilayah Islam. Kekuasaan politik yang tersebar di berbagai 
kota besar seperti Kufah, Basrah, Damaskus, Fustat, dan Kordoba 

melahirkan pusat-pusat hukum dengan ciri khas berbeda. Diversifikasi ini 
sebagian besar dipengaruhi oleh kebijakan politik pemimpin lokal serta latar 

belakang sosial-budaya masyarakat di masing-masing wilayah. Kota Kufah, 
misalnya, menjadi pusat berkembangnya madzhab Hanafi karena dukungan 
politik dari aparat pemerintahan yang membutuhkan pendekatan hukum 

rasional dan fleksibel untuk mengatur masyarakat heterogen warisan Persia. 

 
27Hugh Kennedy, “The Early Abbasid Caliphate: A Political and Economic Study,” Journal 

of the Royal Asiatic Society, Vol. 8, No. 2, 1998, hlm. 187–203.. 
28 Timur Kuran, “Dampak Ekonomi Hukum dan Institusi Islam” (The Economic Impact of 

Islamic Law and Institutions), Journal of Economic Behavior & Organization, Vol. 71, No. 3, 

2009, hlm. 593–601. 



 

162 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 
 
 

Sementara itu, Madinah berkembang sebagai pusat fikih berbasis hadis 
karena stabilitas sosial dan kedekatan dengan tradisi Nabi.29 

Di Andalusia, politik lokal dinasti Umayyah membentuk model hukum 

yang cenderung independen dari pusat pemerintahan Abbasiyah. 
Kemandirian politik tersebut mendorong munculnya corak fikih Maliki yang 
kuat, karena ulama Andalusia menolak legitimasi teologis dan politik dari 

Baghdad.30 Diversifikasi ini menjadi bukti bahwa politik tidak hanya 
memengaruhi isi hukum Islam, tetapi juga menentukan peta geografis 
penyebaran dan perkembangan madzhab. Akibatnya, dunia Islam pada masa 

klasik memiliki mosaik hukum yang kaya, yang masing-masing 
mencerminkan interaksi antara agama, politik, dan budaya. 

Pada masa klasik, hukum Islam juga digunakan sebagai sarana 

legitimasi kekuasaan. Banyak penguasa menjadikan penerapan hukum 
tertentu sebagai bukti bahwa pemerintahannya sah secara agama. Hal ini 
terlihat, misalnya, pada upaya dinasti Abbasiyah mengaitkan dirinya dengan 

keluarga Nabi untuk memperkuat legitimasi teologis, kemudian menjadikan 
ulama sebagai bagian dari birokrasi negara guna menunjukkan kedekatan 

dengan prinsip syariah. 

Kajian politik Islam menunjukkan bahwa hukum sering kali dijadikan 
instrumen simbolik bagi negara. Negara menampilkan dirinya sebagai 
pelindung syariah, tetapi pada saat yang sama menggunakan hukum untuk 

mengontrol masyarakat dan mempertahankan kekuasaan. Penggunaan 
hukum sebagai alat legitimasi ini tidak hanya memengaruhi struktur hukum, 

tetapi juga memengaruhi persepsi masyarakat terhadap ulama dan negara.31 

Kesimpulan 

Kajian mengenai Pengaruh Politik terhadap Perkembangan Hukum Islam 
di Masa Klasik menunjukkan bahwa dinamika politik merupakan salah satu 
faktor eksternal paling menentukan dalam proses pembentukan dan evolusi 

hukum Islam. Sejak masa Khulafā’ al-Rāsyidīn, perkembangan hukum Islam 
tidak dapat dipisahkan dari perubahan struktur pemerintahan, pergantian 

 
29 Harald Motzki, “Asal-Usul Yurisprudensi Islam: Fikih Mekah Sebelum Mazhab Klasik” 

(The Origins of Islamic Jurisprudence: Meccan Fiqh Before the Classical Schools), Islamic Law 
and Society, Vol. 3, No. 2, 1996, hlm. 165–207. 

30 Maribel Fierro, “Kebijakan Hukum Dinasti Umayyah di Andalusia” (The Legal Policies 

of the Umayyads of al-Andalus), al-Qanṭara, Vol. 15, No. 2, 1994, hlm. 349–364 
31 Patricia Crone, “Legitimasi Politik dalam Islam” (Political Legitimacy in Islam), Oriens, 

Vol. 36, 2001, hlm. 183–218. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

kekuasaan, dan kepentingan politik yang muncul seiring meluasnya wilayah 
Islam. Pendahuluan penelitian telah menegaskan bahwa politik pada masa 

klasik tidak hanya berperan sebagai latar sejarah, tetapi juga menjadi 
kekuatan yang membentuk arah metodologi, otoritas hukum, serta legitimasi 
para ulama dalam menetapkan hukum. Politik memberikan ruang sekaligus 

batas bagi proses ijtihad, sehingga hukum Islam berkembang sebagai 
interaksi antara teks keagamaan, realitas sosial, dan kebutuhan kekuasaan. 

Melalui metode penelitian kualitatif berbasis studi pustaka, penelitian 
ini menelaah literatur primer dan sekunder berupa buku-buku klasik, karya 

ilmiah modern, serta jurnal akademik yang kredibel. Pendekatan historis 
digunakan untuk menelusuri peristiwa politik yang mempengaruhi struktur 

hukum Islam, sementara pendekatan normatif digunakan untuk melihat 
bagaimana perubahan politik tersebut berdampak pada metodologi fikih dan 
pembentukan mazhab. Pendekatan sosiologis juga turut digunakan untuk 

memahami bagaimana masyarakat Muslim pada masa tersebut menanggapi 
kebijakan politik dan kontribusinya terhadap legitimasi ulama maupun 

penguasa. Kombinasi ketiga pendekatan ini memberikan gambaran 
komprehensif bahwa perkembangan hukum Islam adalah proses yang bersifat 
historis, dinamis, dan responsif terhadap kondisi politik. 

Berdasarkan hasil pembahasan, dapat disimpulkan bahwa politik 

memiliki pengaruh signifikan terhadap hampir seluruh aspek perkembangan 
hukum Islam di masa klasik. Pada masa Umayyah, corak hukum banyak 

dipengaruhi oleh kebutuhan administrasi negara dan stabilitas politik, 
sehingga muncul praktik kodifikasi awal serta intervensi penguasa dalam 
penunjukan hakim. Pada masa Abbasiyah, perkembangan ilmu pengetahuan, 

birokrasi yang kuat, dan dukungan politik yang besar memunculkan era 
keemasan fikih dan lahirnya mazhab-mazhab besar seperti Hanafi, Maliki, 
Syafi‘i, dan Hanbali. Ulama mendapatkan ruang yang lebih luas untuk 

mengembangkan metodologi hukum tanpa tekanan politik yang terlalu kuat, 
meskipun beberapa kebijakan tetap menunjukkan adanya pengaruh politik 

terhadap otoritas hukum tertentu. 

Selain itu, penelitian ini mengungkap bahwa hubungan antara ulama 
dan penguasa tidak selalu bersifat oposisi. Dalam banyak situasi, keduanya 
saling membutuhkan: penguasa membutuhkan legitimasi agama, sementara 

ulama membutuhkan stabilitas politik agar proses ijtihad dapat berkembang 
secara ideal. Interaksi ini menghasilkan produk hukum yang tidak hanya 

dogmatis, tetapi juga adaptif terhadap kebutuhan masyarakat. Namun 
demikian, terdapat pula fase ketika politik justru membatasi kebebasan 
ijtihad, seperti penindasan terhadap mazhab tertentu, penyebaran aliran 

hukum yang didorong kepentingan penguasa, serta dominasi kekuasaan yang 
mempengaruhi interpretasi hukum. 



 

164 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 
 
 

Keseluruhan analisis menunjukkan bahwa hukum Islam tidak 
berkembang secara linier dan bebas nilai, tetapi merupakan hasil dialog 

antara teks, ulama, masyarakat, dan politik. Politik dapat menjadi kekuatan 
konstruktif ketika mendukung pengembangan ilmu, tetapi juga dapat menjadi 
kekuatan yang membatasi ketika digunakan untuk memperkuat legitimasi 

kekuasaan semata. Oleh karena itu, memahami perkembangan hukum Islam 
di masa klasik tidak dapat dilakukan tanpa melihat latar politik yang 
melingkupinya. 

Melalui penelitian ini, dapat ditegaskan bahwa dinamika politik di masa 

klasik bukan hanya konteks sejarah, melainkan salah satu faktor utama yang 
membentuk kerangka normatif dan metodologis hukum Islam hingga saat ini. 

Kesadaran terhadap pengaruh politik dalam sejarah hukum Islam menjadi 
penting agar para akademisi, praktisi hukum, dan masyarakat mampu 
memaham i bahwa hukum Islam selalu berada dalam ruang dialektika antara 

idealitas syariat dan realitas sosial-politik. Dengan demikian, pemahaman 
yang lebih mendalam tentang sejarah ini tidak hanya memperkaya wacana 

keilmuan, tetapi juga membuka peluang untuk mengembangkan hukum 
Islam yang responsif, kontekstual, dan tetap berakar pada prinsip-prinsip 
syariat yang universal. 

Selain itu, penelitian ini juga menegaskan bahwa pemahaman terhadap 

relasi antara politik dan hukum Islam pada masa klasik memberikan 
landasan penting untuk membaca perkembangan hukum Islam kontemporer. 

Banyak perdebatan modern mengenai otoritas hukum, peran negara dalam 
legislasi, serta posisi ulama dalam sistem hukum saat ini memiliki akar 
historis yang sama dengan dinamika masa klasik. Dengan demikian, 

kesadaran historis ini bukan sekadar bersifat akademik, tetapi juga memiliki 
implikasi praktis bagi pengembangan sistem hukum Islam di berbagai negara 
Muslim. Memahami bagaimana politik membentuk hukum di masa lalu 

membantu para pembuat kebijakan dan akademisi menjaga keseimbangan 
antara kebutuhan modernisasi hukum dan tetap mempertahankan integritas 

prinsip-prinsip syariat.  

Pada akhirnya, penelitian ini menegaskan bahwa keberhasilan 
pengembangan hukum Islam ke depan sangat bergantung pada kemampuan 
untuk belajar dari sejarah, mengelola dinamika politik secara bijaksana, dan 

menempatkan nilai-nilai keadilan sebagai fondasi utama dalam setiap 
formulasi hukum. penelitian ini menunjukkan bahwa relasi antara hukum 

dan politik dalam sejarah Islam bukanlah hubungan yang bersifat sederhana, 
tetapi sebuah proses yang kompleks dan saling mempengaruhi. Perubahan-
perubahan politik, baik yang bersifat pergantian kekuasaan maupun 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

perluasan wilayah, secara langsung menciptakan kebutuhan baru dalam 
formulasi hukum. Hal ini menjelaskan mengapa hukum Islam mampu 

bertahan lintas zaman: karena ia selalu berinteraksi dengan realitas politik 
dan sosial yang berkembang. Dengan memahami pola historis ini, penelitian 
memberi kesadaran bahwa fleksibilitas dan kemampuan adaptasi merupakan 

karakter penting dalam tradisi hukum Islam. Oleh sebab itu, ke depan, setiap 
upaya pembaruan hukum Islam perlu mempertimbangkan dinamika politik 
agar interpretasi hukum yang dihasilkan tetap relevan, sahih secara 

metodologis, dan mampu menjawab kebutuhan masyarakat Muslim yang 
terus berubah. 

 

  



 

166 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah 
 
 

Daftar Pustaka 

Ahmad Hasan. The Early Development of Islamic Jurisprudence. Bandung: 
Pustaka, 1984. 

Azra, Azyumardi. “Ulama, Politik, dan Kekuasaan pada Masa Klasik Islam.” 

Studia Islamika 3, no. 1 (1996) 

Berkey, Jonathan P. “Madhhab Formation and the Social Context.” Islamic 
Law and Society 1, no. 1 (1994) 

Cooperson, Michael. “The Abbasid Mihna Reconsidered.” Studia Islamica 86 

(1997) 

Crone, Patricia. “Legitimasi Politik dalam Islam.” Oriens 36 (2001) 

Crone, Patricia. “The Early Islamic World.” Journal of the Economic and Social 
History of the Orient 57, no. 3 (2014) 

Fierro, Maribel. “Kebijakan Hukum Dinasti Umayyah di Andalusia.” al-
Qanṭara 15, no. 2 (1994) 

Hallaq, Wael B. “From Legal Theory to Legal Practice: The Study of Qadis' 

Diaries.” Islamic Law and Society 1, no. 1 (1994) 

Hanafi, Ahmad. Pengantar dan Sejarah Hukum Islam. Jakarta: Bulan Bintang, 
1993. 

Hasbi Ash-Shiddieqy. Sejarah Pembinaan Hukum Islam. Semarang: Pustaka 

Rizki Putra, 1999. 

Johansen, Baber. “The Judiciary and the Law Between the Eighth and the 
Eleventh Centuries.” Islamic Law and Society 1, no. 1 (1994) 

Kennedy, Hugh. “Kekhalifahan Abbasiyah Awal: Kajian Politik dan Ekonomi.” 

Journal of the Royal Asiatic Society 8, no. 2 (1998) 

Khallaf, Abdul Wahhab. Ilmu Ushul Fiqh. Terj. Moh. Zuhri. Jakarta: Pustaka 
Amani, 1994. 

Kuran, Timur. “Dampak Ekonomi Hukum dan Institusi Islam.” Journal of 
Economic Behavior & Organization 71, no. 3 (2009) 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

Masud, Muhammad Khalid. “Political Patronage and the Development of 
Islamic Jurisprudence.” Islamic Studies 37, no. 4 (1998) 

Motzki, Harald. “Asal-Usul Yurisprudensi Islam: Fikih Mekah Sebelum 

Mazhab Klasik.” Islamic Law and Society 3, no. 2 (1996) 

Nasution, Harun. Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya, Jilid I. Jakarta: UI 
Press, 1985. 

Rapoport, Yossef. “Legal Diversity in the Medieval Islamic World.” Journal of 
Islamic Studies 15, no. 1 (2004) 

Reinhart, Kevin. “Hukum dan Masyarakat Islam: Pembentukan Fikih.” Arab 
Law Quarterly 14, no. 2 (1999) 

Samsul Munir Amin. Sejarah Perkembangan Hukum Islam. Jakarta: Amzah, 
2014. 

Syarifuddin, Amir. Ushul Fiqh, Jilid I. Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 

2011. 

Stewart, Devin J. “Ketidakstabilan Politik dan Interpretasi Hukum pada Masa 
Awal Islam.” Journal of the American Oriental Society 119, no. 4 (1999) 

Wahbah az-Zuhaili. Fiqh Islam dan Ushul Fiqh, Jilid I. Terj. Abdul Hayyie al-

Kattani dkk. Jakarta: Gema Insani, 2011. 

Yatim, Badri. Sejarah Peradaban Islam. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2003. 

 


