3 *
flbayyinah "BlSai s o

https:/ /journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

Jurnal Hukum, Sosial dan Humaniora

PENGARUH POLITIK TERHADAP PERKEMBANGAN HUKUM
ISLAM DI MASA KLASIK

Naysila Putri Aulia
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara
Email: naysilaputriaulial808@gmail.com

Aulia Santri Agustin
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara
auliasatriagustin0708@gmail.com

Suci Shintya Sari
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara
sucishintyasari@gmail.com

Mahfudh Fadhil
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara
mahfudfadhil48@gmail.com

Aflah Akwan

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara
aflahakwan5@gmail.com

Abstract: This study aims to provide an in-depth examination of the influence of
political factors on the development of Islamic law during the classical period,
spanning the era of the Rightly Guided Caliphs, the Umayyad dynasty, and the
Abbasid dynasty. During this time, Islamic law did not evolve in isolation from socio-
political realities; instead, it developed alongside shifts in political authority that
shaped the role of scholars, the formulation of legal rulings, and the emergence of
major schools of jurisprudence. Using a historical-analytical approach, this research
explores how political policies, changes in leadership, and state interests affected
legal methodologies, the growth of intellectual centers, and the rise of prominent
jurists. The findings indicate that political stability created a supportive environment
for the advancement of Islamic legal thought, including the codification of hadith and
the structured development of various schools of law. Conversely, political tensions—
such as internal conflicts and factional rivalries—often limited scholarly
independence and contributed to differing legal orientations influenced by political
pressures or alignments. This study further highlights that the relationship between
scholars and political authorities was neither purely oppositional nor entirely
subordinate, but rather dynamic and mutually influential, shaping the trajectory of
Islamic legal authority. Therefore, it is concluded that political factors played a crucial

150 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.l, No.l, 2025
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah



https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah
mailto:naysilaputriaulia1808@gmail.com
mailto:auliasatriagustin0708@gmail.com
mailto:sucishintyasari@gmail.com
mailto:mahfudfadhil48@gmail.com
mailto:aflahakwan5@gmail.com

and inseparable role in the formation of Islamic law during the classical period, and
their impact continues to be reflected in Islamic legal traditions today.

Keywords: politics, Islamic law, classical period, schools of jurisprudence, political
dynamics, Islamic history.

Pendahuluan

Kajian mengenai perkembangan hukum Islam pada masa klasik selalu
berkaitan erat dengan dinamika politik yang melingkupi masyarakat Muslim
sejak abad pertama hijriah. Politik, dalam konteks sejarah Islam, tidak hanya
dipahami sebagai struktur kekuasaan, tetapi juga sebagai faktor penentu
yang memengaruhi proses legislasi, interpretasi, serta penerapan norma-
norma hukum. Hubungan ini mencerminkan bahwa hukum Islam sebagai
sistem normatif tidak terbentuk secara terpisah dari realitas sosial-politik,
melainkan berkembang melalui interaksi yang intens dengan perubahan
kekuasaan dari satu masa ke masa berikutnya.!

Pada masa Khulafa’ al-Rasyidin, misalnya, perkembangan hukum
masih sangat dipengaruhi oleh kedekatan para sahabat dengan ajaran Nabi
Muhammad SAW. Stabilitas politik yang relatif terjaga melalui mekanisme
syura memungkinkan terjadinya proses ijtihad yang responsif terhadap
persoalan umat. Keputusan-keputusan hukum pada masa ini lebih banyak
bertumpu pada nilai kemaslahatan serta pemahaman mendalam terhadap
praktik kenabian, sehingga hukum Islam tumbuh dalam suasana egaliter dan
dialogis.?

Ketika kepemimpinan beralih kepada dinasti Umayyah, struktur politik
mengalami transformasi menjadi sistem monarki yang lebih sentralistik.
Perubahan ini berdampak langsung pada perkembangan hukum Islam.
Negara mulai membangun administrasi peradilan secara lebih formal,
mengangkat qadi di berbagai wilayah, serta menerbitkan kebijakan politik
yang berimplikasi pada penafsiran hukum. Pada periode ini, otoritas negara
mulai memainkan peran signifikan dalam menentukan arah pembentukan
hukum, sehingga muncul diferensiasi antara otoritas ulama dan otoritas
politik.3

Puncak pengaruh politik terhadap perkembangan hukum Islam tampak
pada masa Abbasiyah. Periode ini ditandai dengan dukungan besar

1 Ahmad Hanafi, Pengantar dan Sejarah Hukum Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1993),
hlm. 55-59.

2 Harun Nasution, Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya Jilid 1 (Jakarta: Ul Press, 1985),
hlm. 60-63

3 Hasbi Ash-Shiddieqy, Sejarah Pembinaan Hukum Islam (Semarang: Pustaka Rizki Putra,
1999), hlm. 112-118.



pemerintah terhadap kegiatan ilmiah, berdirinya pusat-pusat keilmuan
seperti Bayt al-Hikmah, serta berkembangnya madzhab-madzhab fikih secara
lebih sistematis. Namun, intervensi politik juga muncul dalam berbagai
bentuk, seperti peristiwa Mihnah, ketika pemerintah berupaya mengarahkan
otoritas keagamaan untuk menyetujui pandangan teologis resmi negara.
Fenomena ini menunjukkan bahwa politik tidak hanya memfasilitasi
perkembangan hukum, tetapi juga berpotensi mengarahkan dan membatasi
ruang ijtihad ulama sesuai kepentingan penguasa.*

Oleh sebab itu, memahami pengaruh politik terhadap perkembangan
hukum Islam pada masa klasik menjadi sangat penting untuk memperoleh
gambaran historis mengenai pembentukan fikih dan sistem hukum yang
dikenal saat ini. Relasi antara politik dan hukum Islam tidak selalu bersifat
antagonis; dalam beberapa periode politik justru menjadi katalisator bagi
lahirnya pemikiran hukum yang kreatif dan mendalam. Namun dalam kondisi
tertentu, politik dapat menjadi faktor yang membatasi kebebasan intelektual
ulama. Analisis historis terhadap dinamika ini akan memberikan pemahaman
yang lebih komprehensif mengenai bagaimana hukum Islam berproses,
bertransformasi, dan mencapai bentuknya yang mapan pada era madzhab.

Selain melihat dinamika politik secara struktural, perkembangan
hukum Islam pada masa klasik juga dipengaruhi oleh pola hubungan antara
penguasa dan ulama yang berbeda dari satu periode ke periode lainnya.
Dalam masyarakat Muslim awal, ulama memegang peranan penting sebagai
penjaga otoritas keagamaan, sementara para penguasa bertanggung jawab
mempertahankan stabilitas politik dan administrasi pemerintahan. Relasi
yang saling membutuhkan ini sering kali membentuk suasana yang
menentukan arah perkembangan hukum. Ketika hubungan berlangsung
harmonis, muncul dukungan terhadap kegiatan ilmiah dan kebebasan ijtihad.
Sebaliknya, ketika terjadi ketegangan, hukum Islam berkembang di bawah
tekanan atau kontrol negara.>

Faktor lain yang turut memberi pengaruh adalah perluasan wilayah
kekuasaan Islam. Ekspansi besar-besaran yang terjadi sejak masa Umayyah
hingga Abbasiyah membawa umat Islam berhadapan dengan berbagai tradisi
hukum lokal, seperti hukum Romawi-Bizantium, Persia, hingga kebiasaan
adat masyarakat setempat. Interaksi budaya ini menciptakan kebutuhan
akan metodologi hukum yang lebih sistematis agar hukum Islam mampu

4 Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2003), hlm. 147-
151.

5 M. Hasbi ash-Shiddieqy, Pengantar Hukum Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1975), hlm.
84-90

152 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.l, No.l, 2025
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

memberikan jawaban terhadap persoalan yang semakin kompleks. Situasi
semacam ini mendorong para ulama untuk mengembangkan prinsip-prinsip
ushul fikih sebagai perangkat untuk menafsirkan nash dalam kondisi politik
dan sosial yang berubah-ubah.¢

Di samping itu, keberadaan institusi pemerintahan seperti diwan,
kepaniteraan, serta peradilan resmi memberikan ruang baru bagi
perkembangan hukum Islam dalam bentuk regulasi negara (siyasah
shar‘iyyah Inisiatif politik semacam ini, di satu sisi, membantu memperkuat
struktur hukum dan memperluas penerapannya. Namun di sisi lain, ia juga
membuka peluang terjadinya campur tangan negara dalam penetapan hukum
yang seharusnya berada di ranah otoritas ulama.”

Dengan demikian, analisis terhadap pengaruh politik tidak hanya
berfokus pada kekuasaan sebagai institusi, tetapi juga pada bagaimana
perubahan sosial, ekspansi wilayah, dan interaksi budaya turut membentuk
metodologi dan karakter hukum Islam pada masa klasik.8

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis
penelitian kepustakaan (library research). Metode ini dipilih karena objek
kajian berfokus pada analisis sumber-sumber historis, literatur fikih klasik,
catatan sejarah peradaban Islam, serta karya akademik yang menjelaskan
relasi antara politik dan perkembangan hukum Islam pada masa klasik.
Penelitian ini juga menggunakan pendekatan historis (historical approach)
untuk menelusuri perkembangan hukum Islam seiring perubahan struktur
politik dari masa Khulafa’ al-Rasyidin hingga masa dinasti Abbasiyah.
Pendekatan ini memungkinkan peneliti memahami konteks politik dan sosial
yang melatarbelakangi keputusan-keputusan hukum pada setiap periode.

Sumber primer dalam penelitian ini meliputi karya-karya klasik dan
modern yang secara langsung membahas perkembangan hukum Islam dan
dinamika politik. Sumber sekunder berupa jurnal ilmiah, artikel penelitian,
buku sejarah Islam kontemporer, serta literatur pendukung lain yang
berkaitan dengan metodologi dan dinamika politik dalam perkembangan
hukum Islam.

6 Abdul Wahhab Khallaf, limu Ushul Figh, terj. Moh. Zuhri (Jakarta: Pustaka Amani,
1994), hlm. 23-27

7 Wahbah az-Zuhaili, Figh Islam dan Ushul Figh, terj. Abdul Hayyie al-Kattani dkk., Jilid
I (Jakarta: Gema Insani, 2011), hlm. 595-602.

8 Amir Syarifuddin, Ushul Figh Jilid I (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2011),
hlm. 89-94



Pengumpulan data dilakukan melalui studi mengidentifikasi, membaca,
mengkritisi, dan mengelompokkan data dari berbagai literatur yang relevan.
Proses ini meliputi, pertama, Inventarisasi buku dan jurnal terkait topik
penelitian. Kedua, Ekstraksi informasi penting dari teks-teks sejarah, fikih,
dan ushul fikih. Ketiga, klasifikasi tema berdasarkan periode politik dan
perkembangan hukum Islam masa klasik.

Hasil dan Pembahasan
A. Gambaran Umum Relasi Politik dan Hukum Islam pada Masa Klasik

Hasil penelitian menunjukkan bahwa perkembangan hukum Islam
pada masa klasik tidak dapat dipisahkan dari pengaruh politik yang berperan
sebagai kekuatan pendorong maupun pembatas. Politik dalam konteks ini
dipahami sebagai keseluruhan  struktur kekuasaan, mekanisme
pemerintahan, dan kebijakan negara yang diterapkan oleh pemimpin Islam
sepanjang sejarah awal. Perkembangan fikih, ushul fikih, dan kelembagaan
hukum terbukti mengikuti arah dinamika politik yang berlangsung pada
masing-masing periode.®

Pada periode awal, ketika pemerintahan Islam masih bersifat sederhana
dan menggunakan sistem musyawarah, perkembangan hukum berlangsung
lebih natural dan berpusat pada otoritas moral serta keilmuan para sahabat.
Namun, ketika struktur kenegaraan berubah menjadi sistem monarki pada
masa dinasti Umayyah dan kemudian lebih birokratis pada masa Abbasiyah,
pola perkembangan hukum juga menjadi lebih kompleks, sistematis, dan
berlapis. Temuan ini memperkuat pendapat bahwa hukum Islam tidak lahir
dari ruang kosong, tetapi berkembang dalam konteks sosial-politik yang terus
berubah.10

B. Pengaruh Politik pada Masa Khulafa’ al-Rasyidin terhadap
Perkembangan Hukum

Pada masa Khulafa’ al-Rasyidin, hasil penelitian menunjukkan bahwa
keputusan hukum sangat dipengaruhi oleh kedekatan para khalifah dengan
tradisi kenabian. Stabilitas politik yang ditopang oleh prinsip syura
menjadikan proses ijtihad berlangsung terbuka dan partisipatif. Para sahabat
sering kali melakukan musyawarah untuk menjawab persoalan hukum baru,

9 Samsul Munir Amin, Sejarah Perkembangan Hukum Islam (Jakarta: Amzah, 2014), hlm.
102-107

10 Ahmad Hanafi, Pengantar dan Sejarah Hukum Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1993),
hlm. 54-60

154 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.l, No.l, 2025
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

sehingga sumber otoritas hukum tidak terpusat pada seorang penguasa,
melainkan dibagi di antara para ulama dan sahabat senior.

Contoh konkret hubungan politik dan hukum pada masa ini adalah
kemampuan para khalifah, seperti Umar bin Khattab, menyesuaikan hukum
dengan kebutuhan masyarakat. Umar pernah menunda penerapan hukuman
potong tangan pada masa paceklik sebagai bentuk respons terhadap kondisi
sosial, menunjukkan bahwa keputusan polittik mampu mempengaruhi
pelaksanaan hukum tanpa menghilangkan substansi syariah. Keputusan-
keputusan seperti ini menunjukkan bahwa aspek kemaslahatan menjadi
pertimbangan utama dalam penetapan hukum.!!

C. Pengaruh Dinasti Umayyah terhadap Kodifikasi dan Kelembagaan
Hukum

Di masa dinasti Umayyah, penelitian menunjukkan adanya pengaruh
politik yang sangat kuat dalam membentuk struktur peradilan. Para penguasa
Umayyah melakukan sentralisasi kekuasaan untuk memperkuat legitimasi
politik, dan hal tersebut turut berdampak pada pembentukan lembaga
kehakiman. Qadi ditempatkan sebagai pejabat negara yang bertanggung
jawab langsung kepada gubernur atau khalifah. Kondisi ini memunculkan
hubungan fungsional antara hukum dan politik, di mana ulama fikih mulai
terlibat dalam struktur birokrasi negara.!2

Namun, sentralisasi ini juga menimbulkan konsekuensi. Banyak ulama
menolak bekerja untuk pemerintah karena khawatir terhadap intervensi
politik dalam keputusan hukum. Sebagian ulama memilih mengembangkan
fikih secara independen, yang kelak menjadi cikal bakal munculnya berbagai
madzhab fikih. Dengan demikian, politik pada masa Umayyah tidak hanya
mendorong perkembangan hukum melalui lembaga peradilan formal, tetapi
juga memicu perkembangan fikih independen sebagai bentuk respon ulama
terhadap dominasi negara.

D. Peran Politik Dinasti Abbasiyah dalam Pembentukan Madzhab Fikih

Hasil penelitian menunjukkan bahwa masa Abbasiyah merupakan
periode paling signifikan dalam sejarah perkembangan hukum Islam.
Dukungan politik terhadap aktivitas ilmiah, penerjemahan manuskrip, serta
pendirian lembaga ilmu seperti Bayt al-Hikmah menjadi faktor yang
mempercepat kemajuan intelektual dunia Islam. Pada masa ini, prinsip-

11 Harun Nasution, Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya Jilid I (Jakarta: Ul Press, 1985),
hlm. 70-72

12 Hasbi ash-Shiddieqy, Sejarah Pembinaan Hukum Islam (Semarang: Pustaka Rizki
Putra, 1999), hlm. 120-128.



prinsip ushul fikih mulai dibangun secara sistematis, terutama melalui karya
Imam al-Syafii, al-Risalah, yang menjadi tonggak metodologi penalaran
hukum.13

Selain itu, pemerintahan Abbasiyah memberikan ruang luas bagi
berkembangnya madzhab fikih. Madzhab Hanafiyah, Malikiyah, Syafi‘iyah,
dan Hanabilah tumbuh dalam situasi akademik yang relatif stabil. Setiap
madzhab memiliki patron politik tertentu yang mendukung pengajarannya,
meskipun tidak bersifat memaksa. Stabilitas politik pada periode awal
Abbasiyah memungkinkan karya-karya fikih disusun secara lebih lengkap,
rinci, dan sistematis.

Namun, intervensi politik juga muncul dalam bentuk yang kurang
positif, seperti peristiwa Mihnah di bawah Khalifah al-Ma’'mun yang
memaksakan doktrin bahwa Al-Qur’an adalah makhluk. Peristiwa ini
menunjukkan bahwa negara dapat memposisikan dirinya sebagai penentu
ortodoksi teologis dan hukum ketika kepentingan politik menghendaki
demikian.14 Meskipun kontroversial, kejadian ini menegaskan bahwa politik
pada masa Abbasiyah memiliki kekuatan besar dalam menentukan arah
pemikiran hukum.

E. Interaksi Sosial-Politik dalam Pembentukan Metodologi Ushul Fikih

Penelitian juga menemukan bahwa metodologi ushul fikih berkembang
beriringan dengan kompleksitas politik dan sosial. Ketika wilayah Islam
semakin luas dan masyarakat menjadi lebih beragam, kebutuhan akan
aturan dan prinsip hukum yang lebih sistematis meningkat. Para ulama
merespons kebutuhan ini dengan menyusun perangkat metodologis seperti
qiyas, ijma‘, istihsan, dan maslahah mursalah yang kemudian menjadi fondasi
pengambilan keputusan hukum.1>

Kondisi tersebut menunjukkan bahwa metodologi hukum Islam tidak
hanya lahir dari kebutuhan teologis, tetapi juga merupakan hasil adaptasi
terhadap tantangan politik. Perbedaan lingkungan politik di Irak, Madinah,

13 Ahmad Hasan, The Early Development of Islamic Jurisprudence, terj. Bandung: Pustaka,
1984, hlm. 145-150

14 Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2003), hlm.
153-158.

15 Abdul Wahhab Khallaf, llmu Ushul Figh, terj. Moh. Zuhri (Jakarta: Pustaka Amani,
1994), hlm. 30-37.

156 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.l, No.l, 2025
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

dan wilayah Syam, misalnya, menyebabkan munculnya perbedaan corak fikih
antara madzhab Ahlu al-Hadits dan Ahlu al-Ra’yi.

F. Dampak Politik terhadap Konsolidasi Madzhab dan Otoritas Ulama

Hasil penelitian juga mengungkap bahwa politik berperan penting
dalam konsolidasi madzhab fikih. Beberapa madzhab memperoleh ruang lebih
luas karena dukungan penguasa tertentu. Misalnya, madzhab Hanafi
berkembang pesat karena banyak diadopsi oleh struktur administrasi
Abbasiyah, sementara madzhab Syafii berkembang melalui jaringan murid
dan institusi pendidikan yang tersebar di berbagai wilayah.

Meski demikian, otoritas ulama tetap menjadi kekuatan utama dalam
menentukan arah hukum. Para ulama yang independen seperti Imam Malik
dan Imam Ahmad sering kali bersikap kritis terhadap intervensi politik. Sikap
mereka memperlihatkan bahwa ketegangan antara ulama dan negara justru
menjadi faktor yang memperkaya dinamika perkembangan hukum Islam.!6

G. Dinamika Relasi Ulama dan Penguasa dalam Pembentukan Otoritas
Hukum

Salah satu aspek penting dalam memahami pengaruh politik terhadap
perkembangan hukum Islam pada masa klasik adalah hubungan antara
ulama dan penguasa. Dalam banyak fase sejarah Islam awal, ulama berperan
sebagai pihak yang menjaga otoritas keagamaan, sementara penguasa
berperan mengelola otoritas politik. Hubungan keduanya tidak selalu
harmonis; terkadang saling menguatkan, namun dalam situasi tertentu juga
melahirkan ketegangan. Ketegangan tersebut sering menjadi titik penting
dalam arah perkembangan hukum Islam.1?

Pada masa Abbasiyah, intervensi politik terhadap otoritas keilmuan
dapat dilihat dari peristiwa Mihnah (Inkuisisi) yang dilakukan oleh Khalifah
al-Ma’mun. Pemerintah memaksakan doktrin khalqg al-Qur’an kepada para
ulama. Meskipun peristiwa ini bernuansa teologis, dampaknya meluas pada
aspek hukum karena menyangkut legitimasi negara dalam menentukan
kebenaran doktrin agama. Penolakan ulama seperti Ahmad ibn Hanbal
menunjukkan bahwa otoritas hukum tidak sepenuhnya dapat dikendalikan
oleh kekuatan politik. Ketegangan ini justru memperkuat posisi ulama sebagai
pemegang legitimasi keilmuan yang independen dari negara.18

16 Amir Syarifuddin, Ushul Figh Jilid I (Jakarta: Kencana, 2011), hlm. 101-108

17 Azyumardi Azra, “Ulama, Politik, dan Kekuasaan pada Masa Klasik Islam,” Studia
Islamika, Vol. 3, No. 1, 1996, hlm. 3-17

18 Michael Cooperson, “The Abbasid Mihna Reconsidered,” Studia Islamica, No. 86, 1997,
hlm. 67-91.



Dalam konteks perkembangan hukum, pertarungan otoritas tersebut
menyebabkan dua kecenderungan besar: (1) munculnya ulama yang dekat
dengan kekuasaan dan berperan dalam penyusunan kebijakan hukum
negara, serta (2) berkembangnya tradisi ijtihad independen di luar istana,
sering kali menghasilkan madzhab-madzhab fikih yang lebih kritis terhadap
pemerintah. Pada akhirnya, masyarakat cenderung memberikan kepercayaan
lebih besar kepada ulama yang dianggap bebas dari intervensi politik,
sehingga posisi mereka sebagai rujukan hukum semakin kokoh.19

Pengaruh politik tidak hanya tampak pada aspek kelembagaan
peradilan tetapi juga pada proses pembakuan madzhab fikih. Pada masa
klasik, banyak madzhab berkembang secara paralel. Namun, proses politik di
kemudian hari menyebabkan beberapa madzhab menerima dukungan
administratif, sementara yang lain mengalami kemunduran.

Pada masa Abbasiyah, misalnya, negara memberikan dukungan besar
kepada madzhab Hanafi. Hal ini terjadi karena madzhab tersebut dianggap
memiliki fleksibilitas metodologis dan relevansi administratif yang tinggi
dengan kebutuhan pemerintahan. Pengaruh politik semacam ini membuat
madzhab Hanafi menjadi dominan di pusat pemerintahan dan kemudian
menyebar ke wilayah-wilayah kekuasaan Islam lainnya.20

Sebaliknya, beberapa madzhab fikih seperti madzhab Zhahiri tidak
mendapat dukungan politik yang memadai, sehingga ruang geraknya terbatas
dan pada akhirnya tidak berkembang luas. Fenomena ini menunjukkan
bahwa perkembangan hukum Islam tidak hanya ditentukan oleh kekuatan
argumentasi fikih, tetapi juga oleh sejauh mana negara memberikan ruang
bagi suatu tradisi hukum untuk tumbuh dan mengakar di masyarakat.

Jurnal-jurnal modern yang meneliti sejarah perkembangan madzhab
menunjukkan bahwa keberlangsungan sebuah madzhab sangat dipengaruhi
oleh patronase politik. Dengan demikian, politik berperan besar dalam
menentukan corpus hukum yang hidup dan diteruskan oleh umat Islam di
berbagai wilayah.2!

19 Wael B. Hallaq, “From Legal Theory to Legal Practice: The Study of Qadis' Diaries,”
Islamic Law and Society, Vol. 1, No. 1, 1994, hlm. 1-31.

20 Jonathan P. Berkey, “Madhhab Formation and the Social Context,” Islamic Law and
Society, Vol. 1, No. 1, 1994, hlm. 45-70

21 Muhammad Khalid Masud, “Political Patronage and the Development of Islamic
Jurisprudence,” Islamic Studies, Vol. 37, No. 4, 1998, hlm. 423-447

158 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.l, No.l, 2025
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

H. Pengaruh Administrasi Pemerintahan terhadap Praktik Peradilan

Birokrasi pemerintahan Islam pada masa klasik mengalami
perkembangan pesat, terutama sejak masa Umayyah dan Abbasiyah.
Pembentukan lembaga seperti Diwan al-Qadha (administrasi peradilan)
memperlihatkan bahwa negara mulai mengembangkan struktur hukum yang
lebih sistematis. Dalam struktur ini, qadi diangkat oleh negara, sehingga
hubungan mereka dengan kekuasaan menjadi sangat dekat. Hal ini secara
langsung mempengaruhi cara hukum Islam diterapkan di pengadilan.

Pada masa Abbasiyah, misalnya, qadi tidak hanya bertugas
menyelesaikan sengketa masyarakat tetapi juga melaksanakan kebijakan-
kebijakan negara, termasuk terkait administrasi tanah, wakaf, dan zakat.
Perubahan fungsi gadi dari peran keagamaan menuju peran administratif ini
memperlihatkan bahwa hukum Islam beradaptasi dengan kebutuhan politik
dan birokrasi negara. Adaptasi tersebut pada gilirannya melahirkan
perkembangan baru dalam teknis yurisprudensi, termasuk dokumentasi
hukum, standardisasi prosedur, dan penafsiran hukum yang lebih
legalistik.22

Selain itu, lahirnya jabatan Qadi al-Qudat (ketua para hakim)
merupakan bukti bagaimana politik menggiring hukum Islam ke arah
institusionalisasi. Jabatan ini menjadikan satu orang ulama memiliki otoritas
untuk mengawasi dan mengarahkan praktik peradilan di seluruh wilayah
kekuasaan, yang pada akhirnya memperkuat sentralisasi hukum. Fenomena
sentralisasi ini kemudian berpengaruh besar dalam menstrukturkan otoritas
hukum Islam hingga masa-masa berikutnya.23

I. Politik Ekspansi dan Pembentukan Tradisi Hukum di Wilayah Baru

Ekspansi Islam membawa dampak besar terhadap perkembangan
hukum Islam karena interaksi antara norma hukum Islam dengan budaya
lokal melahirkan kebutuhan akan penyesuaian hukum. Dalam banyak kasus,
kebijakan politik penguasa terhadap masyarakat taklukan menentukan
sejauh mana hukum Islam diberlakukan atau disesuaikan.

Penelitian sejarah menunjukkan bahwa pada wilayah Irak, Syam, dan
Persia, hukum Islam berkembang dengan nuansa yang berbeda karena
pengaruh politik lokal yang diwarisi dari pemerintahan sebelumnya. Misalnya,
di Irak yang menjadi pusat pembentukan madzhab Hanafi, kebijakan

22 Yossef Rapoport, “Legal Diversity in the Medieval Islamic World,” Journal of Islamic
Studies, Vol. 15, No. 1, 2004, hlm. 1-28

23 Baber Johansen, “The Judiciary and the Law Between the Eighth and the Eleventh
Centuries,” Islamic Law and Society, Vol. 1, No. 1, 1994, hlm. 76-90



administrasi warisan Persia mempengaruhi struktur hukum, terutama yang
terkait dengan perpajakan dan sistem administrasi tanah.24

Sebaliknya, di wilayah Hijaz—yang cenderung lebih sederhana dalam
struktur politiknya—hukum Islam berkembang dengan corak yang lebih
tekstual dan berorientasi pada hadis. Perbedaan-perbedaan ini menegaskan
bahwa politik lokal memainkan peran signifikan dalam menentukan orientasi
metodologis hukum Islam pada masa klasik. Perkembangan hukum Islam
pada masa klasik sangat dipengaruhi oleh kondisi politik yang melingkupi
umat Islam. Ketika stabilitas politik tercapai—misalnya pada sebagian periode
Abbasiyah—ulama memiliki ruang untuk mengembangkan tradisi intelektual
secara lebih bebas. Stabilitas memungkinkan terbentuknya pusat-pusat
keilmuan, seperti Baghdad, Kufah, dan Basrah, yang mendorong
berkembangnya diskusi metodologis dalam fikih. Diskusi intensif antar-ulama
ini kemudian melahirkan kerangka ushul fikih yang lebih sistematis serta
penguatan madzhab-madzhab hukum.25

Namun, ketika instabilitas politik terjadi, seperti pada masa transisi
antara dinasti Umayyah dan Abbasiyah, atau pada masa perebutan
kekuasaan antar gubernur di wilayah pinggiran, produksi ijtihad menjadi
terhambat. Pada kondisi tersebut, ulama sering kali menghadapi tekanan
politik, terbatasnya akses terhadap sumber-sumber keilmuan, serta
kegagalan negara menciptakan ruang aman bagi diskursus hukum. Penelitian
sejarah menunjukkan bahwa instabilitas politik membuat aktivitas legislasi
dan ijtihad lebih bersifat responsif, pragmatis, dan tidak jarang dipengaruhi
kepentingan jangka pendek penguasa lokal.26

Situasi ini menjelaskan mengapa beberapa wilayah pada masa klasik
berkembang dengan corak fikih yang berbeda secara signifikan. Wilayah yang
stabil cenderung menghasilkan fikih yang lebih teoritis dan metodologis,
sedangkan wilayah yang bergejolak lebih banyak menghasilkan fikih praktis
yang berorientasi pada penyelesaian masalah kekuasaan dan masyarakat.

J. Perkembangan Ekonomi dan Administrasi Negara sebagai Faktor
Pembentuk Hukum

24 Patricia Crone, “The Early Islamic World,” Journal of the Economic and Social History of
the Orient, Vol. 57, No. 3, 2014, hlm. 389-417.

25 Kevin Reinhart, “Islamic Law and Society: The Formation of Figh,” Arab Law Quarterly,
Vol. 14, No. 2, 1999, hlm. 102-118.

26 Devin J. Stewart, “Political Instability and Legal Interpretation in Early Islam,” Journal
of the American Oriental Society, Vol. 119, No. 4, 1999, hlm. 593-604.

160 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.l, No.l, 2025
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

Faktor politik tidak dapat dilepaskan dari faktor ekonomi negara. Pada
masa klasik, perluasan wilayah dan pertumbuhan ekonomi mendorong
pemerintah mengembangkan sistem administrasi yang lebih kompleks.
Kebutuhan administrasi tersebut menciptakan kebutuhan baru dalam bidang
hukum, terutama di area seperti perpajakan (kharaj), perdagangan
antarwilayah, pengelolaan tanah, dan hubungan antara negara dengan non-
Muslim.

Penelitian ekonomi-historis menunjukkan bahwa pada masa Umayyah
dan Abbasiyah, administrasi fiskal yang berkembang pesat mengubah pola
penetapan hukum.2? Misalnya, pembahasan fikih mengenai akad, transaksi,
dan kepemilikan berkembang seiring pertumbuhan ekonomi dan
perdagangan. Negara kemudian membutuhkan struktur hukum yang lebih
rinci dan dapat diberlakukan secara seragam di berbagai wilayah kekuasaan
yang luas.

Dalam konteks ini, politik memainkan peran sebagai pendorong
perkembangan hukum. Ketika negara menerbitkan regulasi fiskal atau
kebijakan perdagangan, ulama meresponsnya dengan melakukan ijtihad
baru. Terkadang hasil ijtihad mendukung kebijakan negara, namun tidak
jarang pula ulama mengambil posisi kritis, terutama ketika kebijakan negara
dianggap merugikan masyarakat atau bertentangan dengan prinsip syariah.
Interaksi inilah yang memperkaya diskursus hukum Islam pada masa klasik
dan menjadikan fikih sebagai disiplin yang adaptif terhadap dinamika
ekonomi-politik.28

Perkembangan hukum Islam pada masa klasik tidak terjadi secara
seragam di seluruh wilayah Islam. Kekuasaan politik yang tersebar di berbagai
kota besar seperti Kufah, Basrah, Damaskus, Fustat, dan Kordoba
melahirkan pusat-pusat hukum dengan ciri khas berbeda. Diversifikasi ini
sebagian besar dipengaruhi oleh kebijakan politik pemimpin lokal serta latar
belakang sosial-budaya masyarakat di masing-masing wilayah. Kota Kufah,
misalnya, menjadi pusat berkembangnya madzhab Hanafi karena dukungan
politik dari aparat pemerintahan yang membutuhkan pendekatan hukum
rasional dan fleksibel untuk mengatur masyarakat heterogen warisan Persia.

27THugh Kennedy, “The Early Abbasid Caliphate: A Political and Economic Study,” Journal
of the Royal Asiatic Society, Vol. 8, No. 2, 1998, hlm. 187-203..

28 Timur Kuran, “Dampak Ekonomi Hukum dan Institusi Islam” (The Economic Impact of
Islamic Law and Institutions), Journal of Economic Behavior & Organization, Vol. 71, No. 3,
2009, hlm. 593-601.



Sementara itu, Madinah berkembang sebagai pusat fikih berbasis hadis
karena stabilitas sosial dan kedekatan dengan tradisi Nabi.29

Di Andalusia, politik lokal dinasti Umayyah membentuk model hukum
yang cenderung independen dari pusat pemerintahan Abbasiyah.
Kemandirian politik tersebut mendorong munculnya corak fikih Maliki yang
kuat, karena ulama Andalusia menolak legitimasi teologis dan politik dari
Baghdad.3? Diversifikasi ini menjadi bukti bahwa politik tidak hanya
memengaruhi isi hukum Islam, tetapi juga menentukan peta geografis
penyebaran dan perkembangan madzhab. Akibatnya, dunia Islam pada masa
klasik memiliki mosaik hukum yang kaya, yang masing-masing
mencerminkan interaksi antara agama, politik, dan budaya.

Pada masa klasik, hukum Islam juga digunakan sebagai sarana
legitimasi kekuasaan. Banyak penguasa menjadikan penerapan hukum
tertentu sebagai bukti bahwa pemerintahannya sah secara agama. Hal ini
terlihat, misalnya, pada upaya dinasti Abbasiyah mengaitkan dirinya dengan
keluarga Nabi untuk memperkuat legitimasi teologis, kemudian menjadikan
ulama sebagai bagian dari birokrasi negara guna menunjukkan kedekatan
dengan prinsip syariah.

Kajian politik Islam menunjukkan bahwa hukum sering kali dijadikan
instrumen simbolik bagi negara. Negara menampilkan dirinya sebagai
pelindung syariah, tetapi pada saat yang sama menggunakan hukum untuk
mengontrol masyarakat dan mempertahankan kekuasaan. Penggunaan
hukum sebagai alat legitimasi ini tidak hanya memengaruhi struktur hukum,
tetapi juga memengaruhi persepsi masyarakat terhadap ulama dan negara.s3!

Kesimpulan

Kajian mengenai Pengaruh Politik terhadap Perkembangan Hukum Islam
di Masa Klasik menunjukkan bahwa dinamika politik merupakan salah satu
faktor eksternal paling menentukan dalam proses pembentukan dan evolusi
hukum Islam. Sejak masa Khulafa’ al-Rasyidin, perkembangan hukum Islam
tidak dapat dipisahkan dari perubahan struktur pemerintahan, pergantian

29 Harald Motzki, “Asal-Usul Yurisprudensi Islam: Fikih Mekah Sebelum Mazhab Klasik”
(The Origins of Islamic Jurisprudence: Meccan Figh Before the Classical Schools), Islamic Law
and Society, Vol. 3, No. 2, 1996, hlm. 165-207.

30 Maribel Fierro, “Kebijakan Hukum Dinasti Umayyah di Andalusia” (The Legal Policies
of the Umayyads of al-Andalus), al-Qantara, Vol. 15, No. 2, 1994, hlm. 349-364

31 Patricia Crone, “Legitimasi Politik dalam Islam” (Political Legitimacy in Islam), Oriens,
Vol. 36, 2001, hlm. 183-218.

162 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.l, No.l, 2025
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

kekuasaan, dan kepentingan politik yang muncul seiring meluasnya wilayah
Islam. Pendahuluan penelitian telah menegaskan bahwa politik pada masa
klasik tidak hanya berperan sebagai latar sejarah, tetapi juga menjadi
kekuatan yang membentuk arah metodologi, otoritas hukum, serta legitimasi
para ulama dalam menetapkan hukum. Politik memberikan ruang sekaligus
batas bagi proses ijtihad, sehingga hukum Islam berkembang sebagai
interaksi antara teks keagamaan, realitas sosial, dan kebutuhan kekuasaan.

Melalui metode penelitian kualitatif berbasis studi pustaka, penelitian
ini menelaah literatur primer dan sekunder berupa buku-buku klasik, karya
ilmiah modern, serta jurnal akademik yang kredibel. Pendekatan historis
digunakan untuk menelusuri peristiwa politik yang mempengaruhi struktur
hukum Islam, sementara pendekatan normatif digunakan untuk melihat
bagaimana perubahan politik tersebut berdampak pada metodologi fikih dan
pembentukan mazhab. Pendekatan sosiologis juga turut digunakan untuk
memahami bagaimana masyarakat Muslim pada masa tersebut menanggapi
kebijakan politik dan kontribusinya terhadap legitimasi ulama maupun
penguasa. Kombinasi ketiga pendekatan ini memberikan gambaran
komprehensif bahwa perkembangan hukum Islam adalah proses yang bersifat
historis, dinamis, dan responsif terhadap kondisi politik.

Berdasarkan hasil pembahasan, dapat disimpulkan bahwa politik
memiliki pengaruh signifikan terhadap hampir seluruh aspek perkembangan
hukum Islam di masa klasik. Pada masa Umayyah, corak hukum banyak
dipengaruhi oleh kebutuhan administrasi negara dan stabilitas politik,
sehingga muncul praktik kodifikasi awal serta intervensi penguasa dalam
penunjukan hakim. Pada masa Abbasiyah, perkembangan ilmu pengetahuan,
birokrasi yang kuat, dan dukungan politik yang besar memunculkan era
keemasan fikih dan lahirnya mazhab-mazhab besar seperti Hanafi, Maliki,
Syafii, dan Hanbali. Ulama mendapatkan ruang yang lebih luas untuk
mengembangkan metodologi hukum tanpa tekanan politik yang terlalu kuat,
meskipun beberapa kebijakan tetap menunjukkan adanya pengaruh politik
terhadap otoritas hukum tertentu.

Selain itu, penelitian ini mengungkap bahwa hubungan antara ulama
dan penguasa tidak selalu bersifat oposisi. Dalam banyak situasi, keduanya
saling membutuhkan: penguasa membutuhkan legitimasi agama, sementara
ulama membutuhkan stabilitas politik agar proses ijtihad dapat berkembang
secara ideal. Interaksi ini menghasilkan produk hukum yang tidak hanya
dogmatis, tetapi juga adaptif terhadap kebutuhan masyarakat. Namun
demikian, terdapat pula fase ketika politik justru membatasi kebebasan
ijtihad, seperti penindasan terhadap mazhab tertentu, penyebaran aliran
hukum yang didorong kepentingan penguasa, serta dominasi kekuasaan yang
mempengaruhi interpretasi hukum.



Keseluruhan analisis menunjukkan bahwa hukum Islam tidak
berkembang secara linier dan bebas nilai, tetapi merupakan hasil dialog
antara teks, ulama, masyarakat, dan politik. Politik dapat menjadi kekuatan
konstruktif ketika mendukung pengembangan ilmu, tetapi juga dapat menjadi
kekuatan yang membatasi ketika digunakan untuk memperkuat legitimasi
kekuasaan semata. Oleh karena itu, memahami perkembangan hukum Islam
di masa klasik tidak dapat dilakukan tanpa melihat latar politik yang
melingkupinya.

Melalui penelitian ini, dapat ditegaskan bahwa dinamika politik di masa
klasik bukan hanya konteks sejarah, melainkan salah satu faktor utama yang
membentuk kerangka normatif dan metodologis hukum Islam hingga saat ini.
Kesadaran terhadap pengaruh politik dalam sejarah hukum Islam menjadi
penting agar para akademisi, praktisi hukum, dan masyarakat mampu
memaham i bahwa hukum Islam selalu berada dalam ruang dialektika antara
idealitas syariat dan realitas sosial-politik. Dengan demikian, pemahaman
yang lebih mendalam tentang sejarah ini tidak hanya memperkaya wacana
keilmuan, tetapi juga membuka peluang untuk mengembangkan hukum
Islam yang responsif, kontekstual, dan tetap berakar pada prinsip-prinsip
syariat yang universal.

Selain itu, penelitian ini juga menegaskan bahwa pemahaman terhadap
relasi antara politik dan hukum Islam pada masa klasik memberikan
landasan penting untuk membaca perkembangan hukum Islam kontemporer.
Banyak perdebatan modern mengenai otoritas hukum, peran negara dalam
legislasi, serta posisi ulama dalam sistem hukum saat ini memiliki akar
historis yang sama dengan dinamika masa klasik. Dengan demikian,
kesadaran historis ini bukan sekadar bersifat akademik, tetapi juga memiliki
implikasi praktis bagi pengembangan sistem hukum Islam di berbagai negara
Muslim. Memahami bagaimana politik membentuk hukum di masa lalu
membantu para pembuat kebijakan dan akademisi menjaga keseimbangan
antara kebutuhan modernisasi hukum dan tetap mempertahankan integritas
prinsip-prinsip syariat.

Pada akhirnya, penelitian ini menegaskan bahwa keberhasilan
pengembangan hukum Islam ke depan sangat bergantung pada kemampuan
untuk belajar dari sejarah, mengelola dinamika politik secara bijaksana, dan
menempatkan nilai-nilai keadilan sebagai fondasi utama dalam setiap
formulasi hukum. penelitian ini menunjukkan bahwa relasi antara hukum
dan politik dalam sejarah Islam bukanlah hubungan yang bersifat sederhana,
tetapi sebuah proses yang kompleks dan saling mempengaruhi. Perubahan-
perubahan politik, baik yang bersifat pergantian kekuasaan maupun

164 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.l, No.l, 2025
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

perluasan wilayah, secara langsung menciptakan kebutuhan baru dalam
formulasi hukum. Hal ini menjelaskan mengapa hukum Islam mampu
bertahan lintas zaman: karena ia selalu berinteraksi dengan realitas politik
dan sosial yang berkembang. Dengan memahami pola historis ini, penelitian
memberi kesadaran bahwa fleksibilitas dan kemampuan adaptasi merupakan
karakter penting dalam tradisi hukum Islam. Oleh sebab itu, ke depan, setiap
upaya pembaruan hukum Islam perlu mempertimbangkan dinamika politik
agar interpretasi hukum yang dihasilkan tetap relevan, sahih secara
metodologis, dan mampu menjawab kebutuhan masyarakat Muslim yang
terus berubah.



Daftar Pustaka

Ahmad Hasan. The Early Development of Islamic Jurisprudence. Bandung:
Pustaka, 1984.

Azra, Azyumardi. “Ulama, Politik, dan Kekuasaan pada Masa Klasik Islam.”
Studia Islamika 3, no. 1 (1996)

Berkey, Jonathan P. “Madhhab Formation and the Social Context.” Islamic
Law and Society 1, no. 1 (1994)

Cooperson, Michael. “The Abbasid Mihna Reconsidered.” Studia Islamica 86
(1997)

Crone, Patricia. “Legitimasi Politik dalam Islam.” Oriens 36 (2001)

Crone, Patricia. “The Early Islamic World.” Journal of the Economic and Social
History of the Orient 57, no. 3 (2014)

Fierro, Maribel. “Kebijakan Hukum Dinasti Umayyah di Andalusia.” al-
Qantara 15, no. 2 (1994)

Hallaq, Wael B. “From Legal Theory to Legal Practice: The Study of Qadis'
Diaries.” Islamic Law and Society 1, no. 1 (1994)

Hanafi, Ahmad. Pengantar dan Sejarah Hukum Islam. Jakarta: Bulan Bintang,
1993.

Hasbi Ash-Shiddieqy. Sejarah Pembinaan Hukum Islam. Semarang: Pustaka
Rizki Putra, 1999.

Johansen, Baber. “The Judiciary and the Law Between the Eighth and the
Eleventh Centuries.” Islamic Law and Society 1, no. 1 (1994)

Kennedy, Hugh. “Kekhalifahan Abbasiyah Awal: Kajian Politik dan Ekonomi.”
Journal of the Royal Asiatic Society 8, no. 2 (1998)

Khallaf, Abdul Wahhab. IImu Ushul Figh. Terj. Moh. Zuhri. Jakarta: Pustaka
Amani, 1994.

Kuran, Timur. “Dampak Ekonomi Hukum dan Institusi Islam.” Journal of
Economic Behavior & Organization 71, no. 3 (2009)

166 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.l, No.l, 2025
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

Masud, Muhammad Khalid. “Political Patronage and the Development of
Islamic Jurisprudence.” Islamic Studies 37, no. 4 (1998)

Motzki, Harald. “Asal-Usul Yurisprudensi Islam: Fikih Mekah Sebelum
Mazhab Klasik.” Islamic Law and Society 3, no. 2 (1996)

Nasution, Harun. Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya, Jilid 1. Jakarta: Ul
Press, 1985.

Rapoport, Yossef. “Legal Diversity in the Medieval Islamic World.” Journal of
Islamic Studies 15, no. 1 (2004)

Reinhart, Kevin. “Hukum dan Masyarakat Islam: Pembentukan Fikih.” Arab
Law Quarterly 14, no. 2 (1999)

Samsul Munir Amin. Sejarah Perkembangan Hukum Islam. Jakarta: Amzah,
2014.

Syarifuddin, Amir. Ushul Figh, Jilid 1. Jakarta: Kencana Prenada Media Group,
2011.

Stewart, Devin J. “Ketidakstabilan Politik dan Interpretasi Hukum pada Masa
Awal Islam.” Journal of the American Oriental Society 119, no. 4 (1999)

Wahbah az-Zuhaili. Figh Islam dan Ushul Figh, Jilid 1. Terj. Abdul Hayyie al-
Kattani dkk. Jakarta: Gema Insani, 2011.

Yatim, Badri. Sejarah Peradaban Islam. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2003.



