
122 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah  

Received: Accepted: 

El b a y y i n a h: 
Jurnal Hukum dan Humaniora 

  

                                       Vol. 01. No. 02, 2025  
                                            E-ISSN: xxxx – xxxx 

http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah 

 

PENGARUH EMPAT MAZHAB TERHADAP 
PERKEMBANGAN FIKIH MODERN 

Ika Susanti Simanjuntak  
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara  

Email: ikasusntii@gmail.com 

 

Julianna Siregar  
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara  

Email: juliannasiregar11@gmail.com 

 

Kayla Nazwa Maulidya Tambunan 
 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara  

Email: maulidykayla8@gmail.com 

 

Salimah Muthmainnah 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara  

Email: sallmthr29@gmail.com 
 

Nabila Marsya Fahira 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara  

Email: fahiramarsya758@gmail.com 

 

 

Abstract 

This study aims to analyze the influence of the four major schools 

of Islamic jurisprudence Hanafi, Maliki, Syafi’i, and Hanbali which 

play a significant role in shaping the framework of Islamic legal 

thought up to the modern era. This research uses a literature 

study method by examining various sources such as books, 

journals, and classical as well as contemporary scholarly works 
that discuss the methodological development of each school. 

Although these schools emerged during the classical period, the 

legal reasoning methods they developed continue to serve as the 

main foundation for responding to various contemporary issues, 

particularly in social, economic, and technological fields. This 

study examines how the thoughts, methodologies, and 
contributions of the four schools provide a substantial influence 

on the development of modern Islamic law. The discussion focuses 

on the patterns of legal derivation of each school, their relevance 

to contemporary issues, and the extent to which their teachings 

http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah


123 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah  

remain significant in today’s Islamic legal context. Thus, this 
study emphasizes that the contributions of the four schools are 

not merely historical but also play a crucial role in shaping 

Islamic jurisprudence that is adaptive, inclusive, and relevant in 

the contemporary era. 

 

Keywords: Modern Fiqh, Four Schools of Law, Contemporary Islamic 
Law 

 

PENDAHULUAN 

Fiqh merupakan salah satu disiplin ilmu yang sangat 
penting dalam ajaran Islam  karena memuat ketentuan-
ketentuan hukum yang mengatur berbagai aspek kehidupan 

seorang Muslim. Dasar utama fiqh bersumber dari Al-Qur’an 
dan Hadis, kemudian dipertegas melalui ijma’ para ulama 
serta qiyas sebagai metode penalaran hukum. Fikih sebagai 

ilmu hukum Islam terus mengalami perkembangan yang 
dinamis mengikuti perubahan sosial, budaya, dan kemajuan 

zaman. Seiring perkembangan zaman, muncul berbagai 
persoalan baru dalam bidang sosial, ekonomi, politik, hingga 
teknologi yang menuntut adanya pemahaman hukum Islam 

yang lebih responsif dan adaptif. Dalam konteks ini, empat 
mazhab fikih utama yaitu Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hanbali 

memiliki kontribusi besar dalam membentuk kerangka 
pemikiran hukum Islam yang menjadi landasan bagi 
perkembangan fikih modern. 

Keempat mazhab tersebut lahir pada periode klasik, 
namun metodologi istinbat hukum yang mereka rumuskan 
tetap relevan dan digunakan dalam merespons berbagai isu 
kontemporer. Perbedaan metode ijtihad di antara masing-

masing mazhab justru menjadi kekayaan intelektual yang 
memungkinkan hukum Islam berkembang secara dinamis. 

Oleh karena itu, memahami pengaruh empat mazhab 
terhadap fikih modern penting untuk melihat bagaimana 
tradisi hukum Islam mampu beradaptasi dengan perubahan 

zaman tanpa meninggalkan prinsip-prinsip syariat. 

Penelitian ini berupaya mengkaji pengaruh pemikiran 
dan metodologi empat mazhab tersebut terhadap 
perkembangan fikih modern. Melalui pendekatan studi 

literatur, penelitian ini memetakan bagaimana warisan 
pemikiran mazhab tetap menjadi fondasi utama dalam 

pengembangan hukum Islam kontemporer. Dengan demikian, 
penelitian ini diharapkan dapat memberikan gambaran yang 
komprehensif mengenai relevansi mazhab-mazhab klasik 

dalam membentuk fikih yang lebih adaptif, inklusif, dan 
kontekstual di era modern. 

http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah


124 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah  

 
Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan 
pendekatan studi literatur. Pendekatan ini dipilih karena 
penelitian berfokus pada pemahaman mendalam terhadap 

konsep-konsep filsafat ilmu sebagai dasar terbentuknya ilmu 
pengetahuan melalui analisis berbagai literatur yang relevan. 

Data dalam penelitian ini bersifat sekunder, diperoleh 

dari berbagai sumber tertulis seperti buku, jurnal ilmiah, 
artikel akademik, serta hasil penelitian sebelumnya yang 

membahas pengertian, ciri, dan implementasi filsafat ilmu di 
perguruan tinggi1. Sumber data dipilih secara purposif, yaitu 
berdasarkan relevansi dengan fokus penelitian. 

Jenis data yang digunakan adalah data deskriptif 
kualitatif, yang menggambarkan bagaimana filsafat ilmu 
menjadi dasar pengembangan ilmu pengetahuan serta 

perannya dalam membentuk pola berpikir kritis dan rasional 
di lingkungan akademik2. 

Proses analisis data dilakukan melalui tahapan reduksi 
data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Peneliti 
mengelompokkan hasil kajian pustaka berdasarkan tema-

tema utama seperti sejarah perkembangan empat mazhab 
fikih, metodologi istinbat hukum masing-masing mazhab, 

serta relevansinya terhadap persoalan kontemporer. Seluruh 
data literatur kemudian disintesiskan untuk memahami 
hubungan antara warisan metodologis empat mazhab dan 

pembentukan fikih modern. Proses ini memungkinkan peneliti 
menilai bagaimana pendekatan Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan 
Hanbali tetap menjadi landasan penting dalam merumuskan 

hukum Islam di era modern. 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
Gambaran Umum Empat Mazhab Fikih  

Empat mazhab fikih dalam Islam memiliki karakter dan 

metodologi yang berbeda, sehingga memberikan kontribusi 
penting terhadap perkembangan hukum Islam modern. 

 

Mazhab Hanafi 

Pendiri dari mazhab Hanafi Ialah Imam Abu Hanifah 

yang memiliki Nama asli Abu Hanifah an-Nu'man bin Tsabit 

 
1 Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan (Jakarta: Yayasan Pustaka Obor, 2014). 
2 Burhan Bungin, Penelitian Kualitatif: Komunikasi, Ekonomi, Kebijakan Publik, Dan Ilmu Sosial 
Lainnya. (Jakarta: Kencana, 2019). 

http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah


125 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah  

bin Zuwatha (atau al-Marzaban), beliau di lahirkan di Kufah 
pada tahun 80 H /699 M, Beliau dikenal dengan sebutan Abu 

Hanifah, yang memiliki arti suci dan lurus, karena sejak masa 
kecilnya sudah terkenal dengan kesungguhannya dalam 
beribadah, memiliki akhlak yang baik, serta menghindari 

tindakan-tindakan dosa dan tercela. Periode kehidupannya 
tersebut kemudian dikenal dengan nama mazhab Hanafi3. 

Mazhab Hanafi berlandaskan pada Al-Qur’an dan 

Sunnah sebagai sumber utama penetapan hukum. Dalam 
pengembangan metodenya, mazhab ini sangat mengutamakan 

penggunaan qiyas (analogi) dan istihsan, yakni memilih 
ketentuan hukum yang dianggap lebih baik dan sesuai 
dengan kemaslahatan. Selain itu, Mazhab Hanafi juga 

merujuk pada fatwa para sahabat (aqwal al-sahabah) serta 
ijma‘ sebagai sumber pendukung, sehingga karakter 
hukumnya dikenal fleksibel dan adaptif terhadap berbagai 

kondisi umat. 

Mazhab Maliki  

Imam malik dilahirkan pada tahun 93 H/ 10 M di Kota 
Madinah, beliau memiliki nama lengkap Abdullah Malik bin 
Anas bin Malik bin 'Amr bin al-Harrits.  

Metode ijtihad dalam mazhab ini mencakup beberapa 
pendekatan utama. Pertama, AlQur'an tetap menjadi sumber 

hukum utama yang tidak dapat ditinggalkan. Kedua, Hadis 
diterima dengan kehati-hatian, khususnya jika bertentangan 
dengan praktik masyarakat Madinah atau tidak mencapai 

derajat mutawatir. Imam Malik lebih mengutamakan hadis 
yang telah diamalkan secara turun-temurun di Madinah 
daripada hadis yang hanya diriwayatkan oleh perorangan. 

Ketiga, ijma’ atau kesepakatan para ulama digunakan sebagai 
dasar kuat dalam pengambilan keputusan hukum. Keempat, 

qiyas (analogi) diterapkan bila tidak ditemukan dalil eksplisit 
dari Al-Qur’an dan Hadis. Namun, bila qiyas dianggap 
menghasilkan ketidakadilan dalam konteks tertentu, maka 

digunakan istihsan, yaitu preferensi hukum yang 
mengedepankan prinsip kemaslahatan dan keadilan 

substansial4.  

Mazhab Syafi’i 

Mazhab Syafi'i didirikan oleh Abu Abdullah Muhammad 

bin Idris As Syafii, beliau lahir di Ghazzah pada tahun 150 H. 

 
3 Jidan Ahmad Fadillah et al., “Madzhab Dan Istinbath Hukum,” Al-Hikmah: Jurnal Studi Agama-
Agama 7, no. 2 (2021): 235–45, https://doi.org/http://dx.doi.org/10.30651/ah.v7i2.8087. 
4 Anwar Habibi Siregar, “Peran Mazhab Fikih Dalam Pembentukan Hukum Islam Klasik Dan 
Modern,” Jurnal Riset Rumpun Ilmu Sosial, Politik Dan Humaniora 4, no. 3 (2025), 
https://doi.org/https://doi.org/10.55606/jurrish.v4i3.5952. 

http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah


126 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah  

Beliau dikenal sebagai ulama yang mampu menyatukan 
pendekatan mazhab hadis dan mazhab qiyas melalui 

penyusunan metodologi fikih yang lebih sistematis dan 
terstruktur. Di usia tujuh tahun beliau telah menguasai Al-
Qur’an, serta memiliki kecakapan luar biasa dalam berdiskusi 

dan berdebat ilmiah. 

Mazhab Syafi’i yang diasaskan oleh Imam Syafi‘i 
menjadikan Al-Qur’an dan Sunnah sebagai sumber utama 

dalam menetapkan hukum. Dalam pengembangan metode 
istinbat, mazhab ini sangat menekankan penggunaan qiyas 

sebagai sarana untuk memahami dan menetapkan hukum 
ketika tidak ditemukan dalil yang jelas (nash sarih) dalam 
teks. Selain itu, Mazhab Syafi‘i juga menjadikan ijma’ sebagai 

sumber hukum pendukung, sehingga metodologinya dikenal 
sistematis, terukur, dan berupaya menjaga kemurnian 
rujukan kepada dalil-dalil syar’i. 

Mazhab Hanbali 

Imam Ahmad bin Hanbal, pendiri Mazhab Hanbali, lahir 

pada tahun 164 H di Baghdad dan wafat pada tahun 241 H. 
Mazhabnya dikenal bersifat lebih konservatif karena 
berpegang sangat kuat pada teks Al-Qur’an dan hadis, serta 

sangat berhati-hati dalam menggunakan rasionalitas seperti 
qiyas. 

Mazhab Hanbali menjadikan Al-Qur’an, Sunnah, dan 
ijma‘ sebagai sumber utama dalam penetapan hukum. Dalam 
kondisi tidak ditemukan dalil yang jelas, mazhab ini tetap 

menggunakan qiyas, meskipun dengan sangat hati-hati. 
Selain itu, sumber-sumber lain seperti hadis mursal, 
pertimbangan maslahah, dan istishhab juga digunakan 

sebagai metode pendukung. Pendekatannya yang ketat 
terhadap teks membuat Mazhab Hanbali dikenal sebagai 

mazhab yang sangat berpegang pada kemurnian dalil, namun 
tetap memberi ruang bagi metode rasional bila benar-benar 
diperlukan5. 

 
Imam Pengaruh Empat Mazhab Terhadap Fikih Modern  

Perkembangan fikih modern sangat dipengaruhi oleh 
integrasi pemikiran dari empat mazhab besar: Hanafi, Maliki, 
Syafi’i, dan Hanbali. Mazhab Hanafi memberikan peranan 

signifikan melalui pendekatannya yang fleksibel dan rasional. 
Pemakaian qiyas dan istihsan dalam mazhab ini menjadi 
dasar bagi penyusunan hukum-hukum kontemporer yang 

 
5 Riki Dian Saputra, “Imam Mazhab Dan Metode Istinbath Hukumnya ( Studi 4 Imam Mazhab ) Dan 
Analisis Sebab Dan Hikmah Ikhtilaf.,” Pa-Bengkayang. Go. Id 4, no. 1 (2021): 1–19. 

http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah


127 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah  

memerlukan adaptasi terhadap dinamika sosial, seperti 
perbankan syariah, transaksi digital, dan kontrak keuangan 

modern6. Sementara itu, mazhab Maliki memberikan 
pengaruh besar melalui orientasi maslahah publik. Prinsip 
maslahah mursalah dan saddu al-dhari‘ah menjadikan fikih 

modern lebih mampu menjawab isu-isu baru yang berdampak 
luas bagi masyarakat, seperti bioetika kedokteran, keamanan 
digital, perlindungan data, serta regulasi terkait teknologi 

yang berpotensi menimbulkan mudarat7. 

Di sisi lain, mazhab Syafi’i berperan sebagai pilar 

metodologis dalam menjaga konsistensi fikih modern terhadap 
sumber utama syariat. Struktur usul fikih yang dibangun 
mazhab Syafi’i memberikan standar baku untuk penetapan 

fatwa sehingga lembaga-lembaga fatwa modern tetap memiliki 
landasan metodologis yang ketat dalam menetapkan hukum 
terkait persoalan baru, seperti teknologi reproduksi, 

penentuan waktu ibadah di daerah ekstrem, dan praktik 
ibadah melalui media digital. Adapun mazhab Hanbali 

memberikan kontribusi melalui pendekatan tekstual dan 
kehati-hatian (ihtiyat) yang sangat relevan dalam menjawab 
isu etika digital, penggunaan kecerdasan buatan, serta akad-

akad berbasis aplikasi. Pendekatan ini memastikan bahwa 
inovasi teknologi tetap berada dalam koridor nash syariat dan 

tidak membuka celah potensi mudarat. 

Secara keseluruhan, keempat mazhab ini memberikan 
pengaruh komplementer terhadap fikih modern. Mazhab 

Hanafi memperkuat aspek rasionalitas hukum, mazhab Maliki 
memberikan fondasi kemaslahatan, mazhab Syafi’i menjaga 
konsistensi metodologis, dan mazhab Hanbali memastikan 

adanya kehati-hatian pada persoalan yang belum memiliki 
preseden klasik. Integrasi pemikiran empat mazhab inilah 

yang menjadikan fikih modern mampu beradaptasi dengan 
perkembangan zaman, terutama dalam isu-isu ekonomi 
syariah, biomedis, lingkungan, dan teknologi digital. 

 
Contoh Pengaruh terhadap lembaga Keagamaan 

Empat mazhab memberikan pengaruh besar terhadap 
cara Majelis Ulama Indonesia (MUI) menetapkan fatwa dalam 
konteks modern. MUI tidak terpaku pada satu mazhab, 

meskipun Indonesia secara tradisi dekat dengan mazhab 
Syafi’i. Dalam praktiknya, MUI memadukan metode istinbat 

 
6 Qisthi Abidy, “Mendorong Inovasi Ekonomi Syariah Melalui Fleksibilitas Hukum Mazhab Hanafi : 
Studi Komparatif Dengan Mazhab Syafi’i,” Jurnal Hukum Ekonomi Islam 1, no. 1 (2024): 1–14. 
7 Irsyad Alfikri and Asep Fu’ad, “Peran Maslahah Mursalah Dalam Legislasi Islam Kontemporer: 
Analisis Mazhab Dan Implikasi Kebijakan,” Equality: Journal of Islamic Law 3, no. 2 (2025), 
https://doi.org/10.15575/ejil.v3i2.1936. 

http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah


128 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah  

dari mazhab Hanafi yang menonjol dalam rasionalisasi dan 
qiyas, mazhab Maliki dengan konsep maslahah mursalah dan 

pertimbangan adat, mazhab Syafi’i yang menekankan 
ketelitian dalil nash, serta mazhab Hanbali yang kuat pada 
pendekatan literal dan kehati hatian8. Perpaduan ini 

memungkinkan MUI menghasilkan fatwa yang fleksibel, 
kontekstual, dan relevan terhadap persoalan kontemporer 
seperti keuangan syariah, kesehatan modern, teknologi 

finansial, hingga isu sosial keagamaan. Selain itu, MUI 
menggunakan pendekatan ijtihad jama'i, yaitu musyawarah 

kolektif para ahli untuk membandingkan pendapat mazhab 
dan memilih hukum yang paling maslahat9. Kaidah fikih 
universal seperti al-masyaqqah tajlibu at-taisir dan al-‘adah 

muhakkamah juga menjadi dasar utama MUI dalam 
menjawab problem modern. Dengan demikian, warisan empat 
mazhab menjadi fondasi metodologis MUI dalam menyusun 

fatwa yang tidak hanya berakar pada tradisi fikih, tetapi juga 
sesuai kebutuhan masyarakat Indonesia masa kini. 

 
Pengaruh dalam Menghadapi tantangan Modern 

Perkembangan zaman membawa berbagai persoalan baru yang 

tidak ditemukan dalam literatur fikih klasik. Dalam konteks ini, empat 
mazhab fikih memberikan kontribusi penting melalui metodologi dan 

prinsip dasar yang dapat digunakan untuk merespons problem 
modern. Pada isu ekonomi digital seperti fintech, kripto, dan transaksi 
elektronik, pendekatan mazhab Hanafi yang fleksibel dalam 

menggunakan qiyas dan istihsan banyak dijadikan pijakan oleh para 
ulama kontemporer. Hal ini terlihat dalam fatwa-fatwa mengenai uang 
elektronik, akad digital, serta kepemilikan aset non fisik, di mana 

prinsip kemanfaatan dan kebolehan selama tidak terdapat unsur 
gharar berat sering digunakan sebagai dasar pertimbangan hukum. 

Dalam bidang bioetika dan kesehatan modern, mazhab Maliki 
berperan besar melalui konsep al-maslahah al-mursalah yang 
memungkinkan penetapan hukum berdasarkan kemaslahatan umum. 

Pendekatan ini tampak dalam pembahasan mengenai transplantasi 
organ, rekayasa genetika, bayi tabung, hingga penggunaan teknologi 

medis terbaru. Konsep maslahat memberikan ruang kepada para ahli 
fikih untuk mempertimbangkan manfaat ilmiah dan sosial yang tidak 
terdapat pada kitab klasik. 

Selanjutnya, mazhab Syafi’i tetap memainkan peranan penting 
dalam isu hukum keluarga kontemporer, seperti pembaruan aturan 

 
8 Jamal Ma’mur, “Peran Fatwa MUI Dalam Berbangsa DAN Bernegaa (Talfiq Manhaji Sebagai 
Metodologi Penetapan Fatwa MUI,” Wahana Akademika 5, no. 2 (2018). 
9 A Musadad et al., “The Role of The Taysir Manhaji Method in The Development of Islamic 
Economic Law in Indonesia Through DSN-MUI Fatwas,” Journal of Islamic Economic Laws 8, no. 1 
(2025): 130–54, https://doi.org/10.23917/jisel.v8i01.7607. 

http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah


129 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah  

pernikahan, perwalian, nafkah, dan hak asuh anak. Mazhab ini dikenal 
memiliki struktur dalil dan kaidah ushul yang sistematis, sehingga 

masih relevan bagi lembaga fatwa dan negara yang memakai rujukan 
Syafi’i, seperti Indonesia dan Malaysia. Metode istidlal Syafi’i yang ketat 
terhadap nash sering digunakan untuk menjaga kesesuaian antara 

inovasi hukum modern dan prinsip syariah. 

Mazhab Hanbali, dengan karakter kehati-hatian dan komitmen 
pada nash, memberikan pengaruh besar pada pembahasan halal 

haram modern, termasuk produk kosmetik, obat-obatan, makanan 
industri, serta layanan digital keagamaan. Dalam konteks tertentu, 

pendekatan Hanbali juga melahirkan kehati-hatian dalam penyusunan 
fatwa terkait teknologi seperti AI, robotika ibadah, atau aplikasi ibadah 
digital yang berkembang pesat di dunia Muslim. 

Secara keseluruhan, empat mazhab fikih masih memberikan 
kerangka metodologis yang kuat dalam menghadapi tantangan zaman. 
Pendekatan qiyas, maslahat, kaidah ushul, dan prinsip kehati-hatian 

menjadi fondasi integratif bagi ulama kontemporer untuk menghasilkan 
fatwa dan hukum yang responsif, adaptif, tetapi tetap berorientasi pada 

nilai syariah. Dengan demikian, fikih modern tidak hadir sebagai 
sistem hukum baru yang terpisah dari tradisi klasik, melainkan 
sebagai kelanjutan kreatif dari prinsip-prinsip empat mazhab yang 

diterapkan pada realitas yang terus berubah. 
 

Kesimpulan 

Berdasarkan hasil pembahasan, dapat disimpulkan bahwa empat 
mazhab fikih Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hanbali memiliki peran yang 

sangat penting dalam membentuk perkembangan fikih modern. 
Meskipun lahir pada periode klasik, metodologi istinbat hukum yang 
dikembangkan masing-masing mazhab tetap relevan dan menjadi 

fondasi utama dalam menjawab berbagai persoalan kontemporer. 
Perbedaan pendekatan antar mazhab justru menjadi kekayaan 

intelektual yang memungkinkan fikih berkembang secara dinamis, 
adaptif, serta mampu merespons perubahan sosial, teknologi, ekonomi, 
dan budaya di era modern. 

Mazhab Hanafi memberikan kontribusi dalam fleksibilitas dan 
rasionalitas hukum, mazhab Maliki memperkuat orientasi 

kemaslahatan dan realitas sosial, mazhab Syafi’i menjaga ketertiban 
metodologis dan konsistensi dalil, sementara mazhab Hanbali 
memastikan kehati-hatian dalam penetapan hukum baru yang belum 

memiliki preseden klasik. Integrasi pemikiran dari keempat mazhab 
tersebut terlihat jelas dalam lembaga fatwa modern seperti MUI yang 
memadukan berbagai pendekatan untuk menghasilkan keputusan 

hukum yang relevan dengan konteks kekinian. 

Dengan demikian, fikih modern bukanlah sistem hukum baru 

yang terputus dari tradisi, tetapi merupakan kelanjutan kreatif dari 

http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah


130 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah  

warisan metodologis empat mazhab. Warisan tersebut tetap menjadi 
pilar utama dalam membangun hukum Islam yang lebih adaptif, 

inklusif, dan kontekstual, sehingga mampu menjawab tantangan 
zaman tanpa mengabaikan prinsip-prinsip syariat. 
 

 
 
 

Daftar Pustaka  
 

Abidy, Qisthi. “Mendorong Inovasi Ekonomi Syariah Melalui 
Fleksibilitas Hukum Mazhab Hanafi : Studi Komparatif Dengan 
Mazhab Syafi’i.” Jurnal Hukum Ekonomi Islam 1, no. 1 (2024): 

1–14. 
Alfikri, Irsyad, and Asep Fu’ad. “Peran Maslahah Mursalah Dalam 

Legislasi Islam Kontemporer: Analisis Mazhab Dan Implikasi 
Kebijakan.” Equality: Journal of Islamic Law 3, no. 2 (2025). 
https://doi.org/10.15575/ejil.v3i2.1936. 

Bungin, Burhan. Penelitian Kualitatif: Komunikasi, Ekonomi, Kebijakan 
Publik, Dan Ilmu Sosial Lainnya. Jakarta: Kencana, 2019. 

Fadillah, Jidan Ahmad, Jusuf Satriani, Mohammad Badrus, and Iffatin 
Nur. “Madzhab Dan Istinbath Hukum.” Al-Hikmah: Jurnal Studi 
Agama-Agama 7, no. 2 (2021): 235–45. 
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.30651/ah.v7i2.8087. 

Ma’mur, Jamal. “Peran Fatwa MUI Dalam Berbangsa DAN Bernegaa 
(Talfiq Manhaji Sebagai Metodologi Penetapan Fatwa MUI.” 
Wahana Akademika 5, no. 2 (2018). 

Musadad, A, K Nasik, A .M. Khazin, and M Syaifudin. “The Role of The 
Taysir Manhaji Method in The Development of Islamic 

Economic Law in Indonesia Through DSN-MUI Fatwas.” 
Journal of Islamic Economic Laws 8, no. 1 (2025): 130–54. 
https://doi.org/10.23917/jisel.v8i01.7607. 

Saputra, Riki Dian. “Imam Mazhab Dan Metode Istinbath Hukumnya ( 
Studi 4 Imam Mazhab ) Dan Analisis Sebab Dan Hikmah 

Ikhtilaf.” Pa-Bengkayang. Go. Id 4, no. 1 (2021): 1–19. 
Siregar, Anwar Habibi. “Peran Mazhab Fikih Dalam Pembentukan 

Hukum Islam Klasik Dan Modern.” Jurnal Riset Rumpun Ilmu 
Sosial, Politik Dan Humaniora 4, no. 3 (2025). 
https://doi.org/https://doi.org/10.55606/jurrish.v4i3.5952. 

Zed, Mestika. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan 
Pustaka Obor, 2014. 

 
 
 
 
 

 
  

http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah

