flhdyyindh:

Jurnal Hukum, Sosial dan Humaniora

Vol. 01. No. 01, 2025
E-ISSN: xxxx — XXXX
https:/ /journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

PERAN KHALIFAH UMAR BIN KHATTAB DALAM
PEMBENTUKAN HUKUM ISLAM

Naufal Afif

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia
Email : naufalafif2803@gmail.com

Amirul Azmi
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia
Email : amirulazmiO505@gmail.com

Muhammad Sultan Alfaidz
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia
Email : sultanalfaidz6@gmail.com

Dwiky Kurniawan Saragih
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia
Email : dwikykurniawansaragih.2@gmail.com

Sandrio Dian Mikail

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia
Email : sandriodianmikal@gmail.com

Received: Accepted:

Abstract: This study analyzes the role of Caliph Umar ibn al-Khattab in the formation
of Islamic law, particularly his use of ijtihad in responding to social, political, and
economic changes during the early expansion of the Islamic state. As new legal
challenges emerged beyond the scope of existing precedents, Umar adopted a
contextual and purposive approach to legal interpretation while remaining grounded
in the Quran and the Sunnah. This research employs qualitative library-based
methods with a historical and analytical approach, drawing on classical Islamic
sources and contemporary legal scholarship. The findings reveal that Umar’s legal
reasoning was characterized by an emphasis on public welfare (maslahah), contextual
interpretation of legal texts, and alignment with the objectives of Islamic law (magasid
al-shari‘ah). His policies, including the suspension of hudud punishments during
famine, the reallocation of zakat distribution, and the regulation of family law,
demonstrate a commitment to substantive justice over rigid textualism. The study
argues that Umar’s ijtihad represents an early model of adaptive legal reasoning that
anticipates elements of modern progressive legal thought. This research contributes
to contemporary Islamic legal discourse by highlighting the inherent dynamism of
Islamic law and its capacity to respond constructively to changing social realities.

122 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.l, No.l, 2023
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah
mailto:naufalafif2803@gmail.com
mailto:amirulazmi0505@gmail.com
mailto:sultanalfaidz6@gmail.com
mailto:dwikykurniawansaragih.2@gmail.com
mailto:sandriodianmikal@gmail.com

Keywords: Umar ibn al-Khattab; Islamic Law; Ijtihad.

Pendahuluan

Umar bin Khattab adalah khalifah kedua Khilafah Al-Mukmin setelah
wafatnya Nabi Muhammad (saw), yang memimpin umat Islam dari tahun
634-644 M/13-24 H. Nama lengkapnya adalah Umar bin Khattab bin Nufail
bin Abdul Uzza, dan salah satu julukan kehormatan yang diberikan Nabi
Muhammad (saw) kepadanya adalah al-Faruq, karena keberaniannya dalam
membedakan antara kebenaran dan kebatilan.! la lahir empat tahun
sebelum kelahiran Nabi Muhammad (saw).2

Perkembangan hukum Islam pada masa awal Islam tidak dapat
dilepaskan dari peran para sahabat Nabi dalam merespons perubahan sosial
yang terjadi secara cepat, khususnya setelah wafatnya Nabi Muhammad saw.
Ekspansi wilayah Islam yang luas, perjumpaan dengan struktur sosial dan
budaya baru, serta meningkatnya kompleksitas persoalan ekonomi dan
politik menuntut adanya penyesuaian dalam penerapan hukum. Dalam
konteks inilah figur Umar bin Khattab sebagai khalifah kedua memiliki posisi
yang sangat sentral. Umar tidak hanya berfungsi sebagai kepala
pemerintahan, tetapi juga sebagai aktor utama dalam pembentukan praktik
hukum Islam melalui ijtihad yang berorientasi pada keadilan dan
kemaslahatan umum.3 Namun demikian, sejumlah kebijakan Umar—seperti
penangguhan hukuman hudud pada masa kelaparan, penghentian zakat
bagi mualaf, serta pembatasan pernikahan dengan Ahli Kitab—sering kali
dipersepsikan sebagai kontroversial karena secara lahiriah tampak
menyimpang dari bunyi literal nash.*

Permasalahan utama yang muncul adalah bagaimana memahami
ijtihad Umar bin Khattab secara metodologis dan normatif: apakah
kebijakan-kebijakan tersebut merupakan bentuk penyimpangan dari hukum
Islam, atau justru representasi dari fleksibilitas internal syariat dalam
merespons realitas sosial. Perdebatan ini menjadi signifikan karena berkaitan
langsung dengan isu kontemporer tentang pembaruan hukum Islam dan
ketegangan antara teks normatif dan perubahan sosial. Dalam diskursus
hukum Islam modern, problem serupa juga muncul dalam perdebatan antara
pendekatan legal-formalistik dan pendekatan substantif yang menekankan
tujuan hukum (magasid al-syari‘ah).> Dengan demikian, kajian terhadap

1 Abu Ja'far, Tarikh At-Thabari (Daar Maarif: Kairo, 1963), jil. IV, h. 195.

2 |bn Atsir, Al-Kamil Fi At-Tarikh (Beirut: Daar Ashwar, 1965), jil. lll, h. 53.

3 Wael B. Hallag, An Introduction to Islamic Law (Cambridge: Cambridge University Press, 2009), h. 18-21.

4 Mohammad Hashim Kamali, “Umar ibn al-Khattab’s Legal Thought and the Question of Maslahah,” Islamic
Studies 35, no. 2 (1996): 115-132.

5 Jasser Auda, Magqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (London: The
International Institute of Islamic Thought, 2008), h. 45-48.

123 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.l, No.l, 2023
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

praktik ijtihad Umar bukan sekadar studi historis, tetapi memiliki relevansi
teoritis dan praktis bagi perumusan hukum Islam di era modern.

Sejumlah penelitian terdahulu telah membahas ijtihad Umar bin
Khattab dari berbagai sudut pandang. Wael B. Hallaq, misalnya,
menempatkan praktik hukum pada masa sahabat sebagai fase formatif yang
menunjukkan karakter dinamis hukum Islam sebelum terkodifikasinya
mazhab-mazhab fikih.® Studi lain menekankan aspek kemaslahatan dalam
kebijakan Umar dan mengaitkannya dengan konsep maqasid al-syari‘ah
sebagai dasar legitimasi perubahan hukum.”® Namun, sebagian besar kajian
tersebut masih cenderung melihat kebijakan Umar secara normatif-teologis,
atau menempatkannya dalam bingkai sejarah hukum Islam secara umum,
tanpa mengelaborasi secara mendalam dimensi komparatifnya dengan teori
hukum modern serta dampak kelembagaan dari kebijakan-kebijakan
tersebut.

State of the art penelitian ini terletak pada upaya membaca ulang
ijjtihad Umar bin Khattab tidak hanya sebagai praktik hukum kontekstual
pada abad ke-7, tetapi sebagai model penalaran hukum yang memiliki
kemiripan struktural dengan paradigma hukum progresif kontemporer.
Berbeda dengan penelitian sebelumnya, tulisan ini menekankan bahwa
ijtihad Umar tidak berhenti pada level penyesuaian norma hukum,
melainkan juga mendorong pembentukan struktur kelembagaan—seperti
administrasi peradilan, pengawasan pejabat, dan tata kelola keuangan
negara—yang memungkinkan hukum dijalankan secara efektif dan
berkelanjutan. Pendekatan ini memperluas pemahaman bahwa dinamika
hukum Islam awal tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga institusional.

Dengan demikian, kontribusi utama tulisan ini adalah memperkaya
khazanah studi hukum Islam dengan menunjukkan bahwa fleksibilitas dan
progresivitas hukum bukanlah konsep asing dalam tradisi [slam, melainkan
telah dipraktikkan secara nyata oleh Umar bin Khattab melalui ijtihad yang
berorientasi pada kemaslahatan dan keadilan substantif. Kajian ini
diharapkan dapat menjadi jembatan antara warisan hukum Islam klasik dan
kebutuhan reformasi hukum Islam kontemporer, tanpa harus memosisikan
keduanya secara dikotomis.

Metode Penelitian

Jenis penelitian ini adalah penelitian kepustakaan. Tinjauan pustaka
mengacu pada studi ilmiah yang mengkaji berbagai sumber penjelasan dari
karya ilmiah, termasuk artikel, buku, dan sumber lainnya. Metode
penghimpunan data melibatkan penelaahan referensi studi yang relevan,
seperti artikel, buku, jurnal, dan karya ilmiah lainnya. Metode pengkajian

6 Wael B. Hallaq, The Origins and Evolution of Islamic Law (Cambridge: Cambridge University Press, 2005),
h. 66-72.

7 Mohammad Fadel, “Public Reason as a Strategy for Principled Reconciliation: The Case of Islamic Law and
International Human Rights Law,” Chicago Journal of International Law 8, no. 1 (2007): 1-20.

124 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.l, No.l, 2023
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

data melibatkan proses penghimpunan, analisis, dan pengambilan
kesimpulan.

Hasil dan Pembahasan
A.Biografi Umar bin Khattab

Nama lengkap Umar bin Khattab adalah Umar bin Khattab bin Nufail
bin Abdul 'Uzza bin Rabbah bin Qurth bin Razah bin 'Ady bin Ka'ab bin Lu'ay.
Ia berasal dari Bani Adi bin Ka'ab, bagian dari suku Quraisy. Ia lahir tiga
belas tahun setelah tahun Gajah.8

Umar bin Khattab adalah putra Khattab bin Nufail Al-Simh Al-Quraisy
dan Hantamah binti Hasyim. Ia lahir di Mekah dari suku Bani Adi, cabang
dari suku Quraisy yang dominan di kota tersebut. Ayahnya, Khattab bin
Nufail Al-Simh Al-Quraisy, dan ibunya, Hantamah binti Hasyim, berasal dari
klan Bani Makhzum. Nabi Muhammad memberinya gelar Al-Faruq, yang
berarti orang yang dapat membedakan antara kebenaran dan kepalsuan.
Keluarga Umar tergolong terpelajar dan berasal dari kelas menengah yang
bisa membaca dan menulis, suatu hal yang langka pada masa itu.

Semasa kecil, Umar dibesarkan seperti anak-anak Quraisy lainnya.
Namun, ada perbedaan yang unik: ia belajar membaca dan menulis, sesuatu
yang sangat langka di antara mereka. Dari seluruh suku Quraisy pada masa
Nabi Muhammad diutus, hanya tujuh belas orang yang melek huruf. Hal ini
menjadikan Umar istimewa dibandingkan dengan teman-temannya. Orang-
orang Arab pada masa itu tidak memandang literasi sebagai suatu
keutamaan; bahkan, mereka cenderung menjauhinya dan melarang anak-
anak mereka mempelajarinya.®

Ketika Nabi Muhammad diutus, Umar sudah berusia tiga puluh tahun.
Awalnya, ia sangat anti terhadap Islam. Namun, karena potensinya yang luar
biasa, Umar menjadi salah satu dari dua orang yang didoakan Nabi untuk
bergabung dan memperkuat umat Islam.10

Ayahnya adalah Al-Khattab bin Nufail bin Abdul Uzza bin Riyah bin
Abdullah bin Qurt bin Razah bin Adi bin Ka'b, adalah saudara Murrah, kakek
kedelapan Nabi. Ibunya adalah Hantamah binti Hasyim bin al-Mughirah bin
Abdullah bin Umar bin Makhzum. Ia lahir tiga belas tahun setelah kelahiran
Nabi. !

Setelah Umar dewasa, ia bekerja sebagai penggembala unta untuk
ayahnya di Dajnan atau di daerah lain di sekitar pinggiran Mekah. Seiring
beranjak remaja menuju dewasa, tubuhnya berkembang lebih pesat daripada

8 As-Suyuti, Sejarah Khulafaur Rasyidin (Jakarta: Lintas Pustaka, 2003), hal. 121.

9 Andi Bastoni Hepi, Sejarah Para Khalifah (Jakarta: Pustaka al- Kautsar, 2008), hal. 156.

10 Wahyu llaihi & Harjani Hefni, Pengantar Sejarah Dakwah (Jakarta: Kencana, 2007), hal. 94
11 Muhammad Husain Haikal, Umar Bin Khattab (Jakarta: Litera Antar Nusa, 2002), hal. 9-10.

125 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.l, No.l, 2023
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

teman-temannya, menjadi lebih besar tinggi dan bertubuh besar. Ia memiliki
wajah putih kemerahan, kidal, dan berkaki lebar, membuatnya sangat cepat.
Sejak usia muda, ia unggul dalam berbagai olahraga seperti gulat dan
berkuda, dengan berkuda menjadi hasrat seumur hidupnya.12

Saat dewasa, Umar ingin menikah. Kebiasaan menikah berulang kali ini
diwariskan dari lingkungannya, dengan tujuan memiliki banyak anak.
Sepanjang hidupnya, ia menikahi sembilan wanita, yang memberinya dua
belas anak: delapan laki-laki dan empat perempuan.

B.Keislaman Umar bin Khattab

Umar memeluk Islam dengan antusiasme yang sama seperti sebelumnya
ketika ia menentangnya. Setelah bergabung dengan komunitas Muslim, ia
memilih untuk mengumumkan keislamannya secara terbuka kepada seluruh
suku Quraisy. Sebelumnya, umat Islam tidak diperbolehkan salat dengan
bebas di Ka’bah, tetapi berkat keteguhan Umar yang awalnya dilakukan
secara rahasia dakwah Islam kemudian dilakukan secara terbuka setelah ia
masuk Islam.!3

Ada beragam pendapat tentang alasan Umar masuk Islam. Kisah yang
paling populer menyatakan bahwa Umar tidak tahan lagi dengan ajakan
Muhammad untuk bertindak, yang memecah belah persatuan kaum Quraisy,
sehingga mendorong orang-orang seperti dirinya untuk menganiaya umat
Islam agar meninggalkan agama baru mereka dan kembali ke cara lama
mereka.

Penentangan Umar terhadap Nabi Muhammad (saw) dan dakwahnya
bukan karena fanatisme atau kesalahpahaman. Sebaliknya, Umar khawatir
bahwa munculnya agama baru seperti Islam akan mengganggu dan
menghancurkan tatanan kehidupan di Mekah. Ia meyakini bahwa Islam
memecah belah persatuan kaum Quraisy dan merendahkan tanah suci itu.
Membiarkan dakwah ini berlanjut akan memperburuk perpecahan di
kalangan Quraisy dan semakin mempermalukan posisi Mekah.14

Setelah Nabi Muhammad SAW memerintahkan para sahabatnya untuk
mencari perlindungan Allah dengan berhijrah ke Habasyah, beliau
merasakan kesedihan dan kerinduan karena mereka telah meninggalkan
Mekah.15> Beberapa riwayat juga menyebutkan bahwa Umar merasa sangat
sedih melihat umat Islam dianiaya sehingga ia harus meninggalkan tanah
kelahirannya.

Ketika Allah SWT mengutus Nabi Muhammad SAW sebagai Rasul
terakhir untuk menyampaikan ajaran Islam kepada seluruh umat manusia,
beliau memanjatkan doa khusus agar Umar diberi petunjuk. Hingga

12 pid., hal. 11.
13 Ibid., hal. 35.
1 Muhammad Husain Haikal, Umar bin Khattab (Jakarta: Litera Antar Nusa, 2002), hal. 17-18.
15 Ibid., hal. 20.

126 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.l, No.l, 2023
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

akhirnya, Allah mengabulkan doa tersebut dan memberikan petunjuk
kepadanya. Nabi SAW berdoa :

"Ya Allah, jayakanlah Islam dengan salah satu dari dua orang yang lebih
Engkau cintai: Abu Jahl dan Umar bin Khattab. Maka salah satu dari
keduanya yang lebih dicintai Allah adalah Umar bin khattab"

Umar bin Khattab masuk Islam pada tahun keenam kenabian, dan
peristiwa ini berdampak besar bagi umat Islam. Abdullah bin Mas'ud r.a.
pernah berkata, "Sejak Umar masuk Islam, kita telah menjadi umat yang
mulia." Dalam riwayat lain, beliau juga menyatakan bahwa “keislaman Umar
membuka jalan menuju kemenangan, hijrahnya sukses, dan
kepemimpinannya membawa berkah bagi umat.”16

Umar bin Khattab dikenal sebagai sahabat Nabi Muhammad. Beliau
dengan gagah berani membela Nabi dan agama Islam, serta berpartisipasi
dalam berbagai perang besar di masa Nabi Muhammad. Umar juga sering
menjadi rujukan Nabi dalam hal-hal penting yang berkaitan dengan rakyat
dan pemerintahan.1?

Umar wafat pada hari Rabu, 26 Zulhijjah 23 H, dalam usia 63 tahun.
Masa pemerintahannya berlangsung selama sepuluh tahun enam bulan.!8 [a
ditikam oleh Abu Lu'lu'ah Al-Majusi saat sedang memimpin salat subuh. Pagi
itu, Umar sedang mengatur jamaah sebelum memulai salat. Saat baru saja
bertakbir, tiba-tiba muncul seorang pria yang menusuknya beberapa kali,
tiga hingga enam tusukan, salah satunya mengenai pusar. Umar kemudian
memberi isyarat kepada para sahabatnya, "Tangkap orang itu, dia telah
membunuhku!" Pelakunya, Abu Lu'lu'ah Fairuz, seorang Majus budak Al-
Mughirah, akhirnya tertangkap tetapi kemudian gugur di tangan
Ubaidillah.19

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa Umar bin Khattab masuk
Islam pada tahun keenam kenabiannya atas petunjuk dan kehendak Allah
SWT yang menjawab doa Nabi SAW.

C.Proses Pengangkatan Umar bin Khattab Menjadi Khalifah

Ketika sakit Abu Bakar semakin parah, ia menghimpun orang-orang
(kaum muslimin). Abu Bakr berkata, “Kalian telah melihat apa yang sedang
aku alami. Aku tidak memikirkan apa pun tentang diriku kecuali bahwa aku
telah dekat dengan kematian karena penyakit ini. Allah telah melepaskan
kalian dari baiat yang kalian berikan kepadaku, melonggarkan ikatan antara
aku dan kalian, serta mengembalikan urusan (kepemimpinan) ini kepada
kalian. Maka angkatlah seorang pemimpin yang kalian cintai, karena

16 Muhammad Ashraf Lahore, terjemahan Karsidjo Djojosuwarno, Umar yang Agung ( Bandung: Penerbit
Pustaka, 1981), hal. 37.

17 Badrin Yatim, Sejarah Peradaban Islam (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2007), hal. 78

18 Wahyu llaihi & Harjani Hefni, Pengantar Sejarah Dakwah, hal. 95.

1% Muhammad Husain Haikal, Umar bin Khattab (Jakarta: Litera Antar Nusa, 2002), hal. 798.

127 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.l, No.l, 2023
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

sungguh, jika kalian mengangkat seorang pemimpin sementara aku masih
hidup, hal itu sangat penting agar kalian tidak berselisih setelah aku pergi.”20

Kemudian Abu Bakar berdiskusi dengan para sahabat. Masing-masing
dari mereka berusaha menghindari tanggung jawab kepemimpinan untuk
dirinya sendiri dan justru menyerahkannya kepada saudara-saudaranya,
selama mereka melihat adanya kebaikan dan kelayakan dalam diri mereka.
Karena itu mereka kembali kepada Abu Bakar dan berkata, “Wahai khalifah
Rasulullah, kami akan mengemukakan pendapat yang sama dengan
pendapatmu.” Abu Bakr berkata, “Biarkan aku berpikir sejenak agar aku
dapat mempertimbangkan perkara ini demi Allah, agama-Nya, dan hamba-
hamba-Nya.”

Kemudian Abu Bakr memanggil Abdurrahman ibn Auf dan berkata
kepadanya, “Ceritakan kepadaku tentang Umar ibn Khattab.” Abdurrahman
ibn Auf menjawab, “Engkau tidak pernah bertanya kepadaku tentang
sesuatu kecuali engkau sebenarnya lebih mengetahui daripada aku.” Abu
Bakar berkata, “Itu benar, wahai Abdurrahman.” Abdurrahman berkata,
“Demi Allah, dia lebih baik daripada apa yang ia sangka tentang dirinya
sendiri.”

Setelah itu, Abu Bakar memanggil Utsman ibn Affan dan berkata,
“Ceritakan kepadaku tentang Umar ibn Khattab.” Utsman menjawab,
“Engkau lebih mengenalnya daripada aku.” Abu Bakr berkata, “Itu
landasannya, wahai Abu Abdillah.” Utsman berkata, “Menurut apa yang aku
ketahui, akhlaknya lebih baik daripada penampilan lahiriahnya. Tidak ada
di antara kami yang seperti dia.” Abu Bakar berkata, “Semoga Allah
merahmatimu. Demi Allah, jika aku menyerahkan urusan ini kepadanya, dia
tidak akan berbuat zalim kepada kalian.”

Kemudian Abu Bakar memanggil Usaid ibn Hudhair dan menanyakan
hal yang sama. Usaid berkata, “Aku mengetahui bahwa dia adalah orang
terbaik setelahmu. Ia ridha ketika Allah ridha, dan ia marah ketika Allah
marah. Apa yang ia sembunyikan lebih baik daripada apa yang ia
tampakkan. Tidak akan ada yang lebih kuat darinya dalam urusan ini.”

Abu Bakar juga meminta pendapat Sa‘id ibn Zaid dan sejumlah kaum
Ansar serta Muhajirin. Semua sepakat terhadap Umar, kecuali Talhah ibn
Ubaydillah yang mengkhawatirkan sifat keras Umar. Talhah berkata kepada
Abu Bakar, “Apa yang akan engkau katakan kepada Tuhanmu jika Dia
bertanya mengapa engkau mengangkat Umar sebagai pemimpin kami,
padahal engkau sendiri telah melihat sifat kerasnya?” Abu Bakar berkata,
“Tegakkan aku duduk. Apakah demi Allah kalian menakut-nakutiku?
Sungguh, orang yang menzalimimu dalam urusan ini akan menjadi orang
yang binasa. Aku akan berkata: Ya Allah, aku telah mengangkat hamba-Mu
yang terbaik atas mereka.”

20 |bnu Katsir, Al-Bidayah wan Nihayah: Masa Khulafa’ur Rasyidin, penerj. Abu lhsan al-Atsari (Jakarta: Darul
Hag, 2004), him.18

128 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.l, No.l, 2023
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

Kemudian Abu Bakar menjelaskan kepada mereka alasan di balik sifat
keras Umar. Abu Bakar berkata, “Itu karena ia melihat aku bersikap lembut.
Jika urusan kekhalifahan diserahkan kepadanya, ia akan meninggalkan
sebagian besar dari sifat keras tersebut.”?!

Setelah itu, Abu Bakar menulis sebuah wasiat tertulis yang kemudian
dibacakan kepada penduduk Madinah dan kota-kota lainnya melalui para
pemimpin pasukan.

Isi surat tersebut adalah:

“Bismillahirrahmanirrahim, Ini adalah wasiat Abu Bakar ibn Abu
Quhafah pada akhir hidupnya di dunia yang sedang ia tinggalkan, dan pada
awal hidupnya di Akhirat yang sedang ia masuki, tempat di mana orang kafir
akan beriman, orang yang bermaksiat akan menjadi yakin, dan pendusta
akan berkata jujur. Sesungguhnya, aku mengangkat sebagai pemimpin atas
kalian setelahku: Umar ibn Khattab. Dengarkanlah dia dan taatilah dia. Aku
tidak mampu mendatangkan kebaikan sedikit pun untuk Allah, Rasul-Nya,
agama-Nya, dan kalian semua. Jika ia berlaku adil, itulah yang aku harapkan
dan aku ketahui darinya. Jika ia berbuat zalim, maka setiap jiwa akan
memikul dosanya sendiri. Aku hanya berharap kebaikan. Aku tidak
mengetahui yang gaib. ‘Dan orang-orang yang zalim kelak akan mengetahui
ke tempat mana mereka akan kembali.” (QS. Asy-Syu‘ara [26]: 227)22

Abu Bakar memerintahkan Utsman untuk membacakan surat
penunjukan tersebut kepada masyarakat dan melaksanakan baiat kepada
Umar ibn Khattab sebelum Abu Bakar wafat, setelah surat itu dimateraikan.
Langkah ini dilakukan untuk memperkuat landasan hukum dan
memastikan proses peralihan otoritas berjalan lancar tanpa menimbulkan
dampak negatif setelahnya. Utsman berkata, “Apakah kalian akan membaiat
orang yang disebutkan dalam surat ini?” Mereka menjawab, “Ya.” Mereka
semuanya menerimanya dan merasa senang dengannya. Setelah Utsman
membacakan wasiat itu kepada masyarakat dan mereka menerimanya,
mereka datang kepada Umar ibn Khattab dan membaiatnya.

Setelah itu, Abu Bakar menyendiri bersama Umar al-Faruq. Abu Bakar
memberikan sejumlah nasihat untuk membebaskan dirinya dari tanggung
jawab sebelum ia menghadap Tuhannya dalam keadaan tanpa beban, setelah
berusaha dengan segala kemampuan dan pertimbangannya.23

Dalam wasiat tersebut tertulis:

“Bertakwalah pada Allah, hai Umar. Ketahuilah bahwa di sisi Allah terdapat
amalan pada siang hari tetapi tidak diterima oleh Allah pada malam harinya,
dan amalan di malam hari tetapi tidak diterima oleh Allah pada siang

2L Ali Muhammad ash-Shallabi, Biografi Umar bin Khattab, terj. Ismail Jalili (Solo: Ummul Qura, 2017),
him.120.

22 pid., him.121.

2 Ibid., him.123.

129 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.l, No.l, 2023
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

harinya. Allah tidak menerima amalan sunah, sebelum amalan wajib
ditunaikan. Orang yang berat timbangan amalnya pada hari kiamat adalah
yang mengi-kuti kebenaran di dunia, timbangannya besok akan menjadi
berat. Orang yang ringan timbangan amalnya pada hari kiamat adalah yang
mengikuti kebatilan di dunia, timbangannya besok akan menjadi ringan.
Allah menyebutkan penghuni surga, menyebutkan amal perbuatan terbaik
mereka dan mengampuni keburukannya. Jika engkau mengingat mereka,
katakanlah, ‘Aku takut jika tidak bisa bertemu mereka.’” Allah menyebutkan
penghuni neraka, menyebutkan amal perbuatan terburuk mereka dan
menolak kebaikannya. Apabila engkau mengingat mereka, katakanlah, ‘Aku
berharap tidak bersama dengan mereka,” agar seorang hamba berharap dan
takut, tidak berandai-andai terhadap Allah, serta tidak berputus asa pada
rahmat Allah. Apabila engkau menjaga wasiatku ini, janganlah sesuatu yang
gaib menjadi yang lebih engkau cintai daripada kematian. Karena kematian
pasti menghampirimu. Jika engkau menyia-nyiakan wasiatku ini, janganlah
sesuatu yang gaib menjadi yang lebih engkau benci daripada kematian,
karena engkau tidak akan bisa membuat kematian tidak berdaya.”24

Umar bin Khattab a pun langsung menjalankan tugas-tugasnya sebagai
khalifah kaum muslimin setelah Abu Bakar a wafat.

D.Prinsip Ijtihad Umar Bin Khattab

[jtihad secara umum dipahami sebagai upaya maksimal seorang faqih
(ahli fikih) dalam menggali, memahami, dan menetapkan hukum-hukum
praktis berdasarkan dalil-dalil yang rinci. Dari pemahaman ini, dapat
dipahami bahwa ijtihad mengandung beberapa unsur utama, yaitu: (a) ijtihad
merupakan upaya sungguh-sungguh yang dilakukan oleh seorang ahli
hukum dalam batas kemampuan intelektualnya; (b) tujuan ijtihad adalah
menghasilkan hukum zanni; (c¢) objek kajiannya adalah hukum-hukum
praktis; (d) metode penetapan hukumnya melalui proses istinbat; dan (e)
ruang lingkup ijtihad hanya mencakup dalil-dalil zanni atau masalah-
masalah yang tidak memiliki dalil langsung. Unsur-unsur ini menunjukkan
karakter yang cukup tekstual dalam praktik ijtihad. Dalam konteks ini,
mengkaji praktik ijtihad Umar bin Khattab menjadi hal yang menarik untuk
dikaji.2>

Umar bin Khattab sendiri adalah seorang sahabat Nabi Muhammad
(saw) yang dikenal karena keilmuannya yang tinggi. Semasa hidup Nabi,
banyak pendapat Umar yang kemudian dikuatkan oleh Allah melalui wahyu.
Salah satu contohnya adalah ketika seorang munafik bernama Ubay bin
Salul meninggal dunia. Nabi bermaksud untuk mensalat jenazahnya, tetapi
Umar menolaknya, dengan menyatakan bahwa jenazah orang-orang munafik

2bid., him.123-124.

2520 Meliani, M., Fatmawati, F., & Sultan,. “Penerapan prinsip keadilan dalam hukum Islam: Analisis konsep
ijtihad Khalifah Umar bin Khattab”. Madani: Jurnal limiah Multidisipline, Vol. 1 no. 10, ( Makassar,2023),him
600.

130 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, VoI, No.l, 2023
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

yang menentang Allah tidak layak disalatkan. Tak lama kemudian, sebuah
ayat Al-Qur'an diturunkan yang menguatkan pandangan Umar.

Namun, praktik ijtihad Umar dalam penerapan hukum Islam secara
praktis baru terlihat setelah wafatnya Nabi Muhammad (saw). Secara
konseptual, metode ijtihad Umar dapat ditelusuri melalui instruksi dan
nasihat yang ia kirimkan kepada para hakim yang ia tunjuk di berbagai
daerah. Secara historis, terdapat dua surat yang dikaitkan dengan Umar:
satu ditujukan kepada Syuraih, qadi di Kufah, dan yang lainnya kepada Abu
Musa al-Asy'ari, qadi di Basrah.

Isi surat pertama kepada Qadi Shurayh sebagai berikut: "Jika kamu
menghadapi suatu masalah penting, maka lihatlah dulu Kitabullah,
kemudian putuskanlah hukum itu dengan (berpedoman kepada isi)jnya. Jika
kamu tidak menemukan dalam Kitabullah, maka lihatlah dalam kasus-kasus
yang pernah diputuskan oleh Rasulullah. Jika kamu juga tidak
menemukannya, maka lihatlah dalam kasus-kasus yang pernah diputuskan
oleh para orang saleh dan juga para pemimpin yang adil. Dan jika kamu tidak
mendapatkannya juga, maka kamu boleh memilih; jika kamu ingin
melakukan ijtihad dengan nalarmu maka lakukanlah, dan jika kamu ingin
mengkonsultasikannya denganku (maka lakukanlah) dan saya menilai
bahwa pilihanmu untuk berkonsultasi denganku itu adalah langkah yang
akan memberikanmu kebaikan". Sedangkan isi dari surat kedua kepada Abu
Musa al-Ash'ari adalah sebagai berikut: "Amma ba'du. Sesungguhnya
menetapkan hukuman (al-qada) adalah satu kewajiban yang pasti dan
termasuk tradisi yang otentik. Jika ada satu permasalahan datang
kepadamu, maka ketahuilah bahwa ucapan yang benar tidak akan ada
manfaatnya bila tidak diikuti dengan implementasi riil. Ketika ada orang
(dengan berbagai latar belakang strata sosial) berada di majelis pengadilan,
perlakukanlah mereka dengan sama, pandanglah mereka dengan pandangan
yang sama. Hendaknya hukuman yang kamu putuskan juga sama (tidak ada
diskriminasi), sehingga orang yang mulia (yang mempunyai status sosial
yang tinggi) tidak akan mengharap kamu melakukan kezaliman dan supaya
orang-orang yang lemah tidak kehilangan harapan untuk mendapatkan
keadilan kamu.26

Barang bukti adalah kewajiban yang harus diberikan oleh orang yang
menuduh, dan sumpah adalah penguat bagi pihak yang menolak tuduhan
tersebut. Kesepakatan untuk berdamai yang dilakukan oleh sesama umat
Islam dibolehkan, kecuali jika kesepakatan damai tersebut menyebabkan
hal-hal yang diharamkan menjadi halal atau hal-hal yang halal menjadi
haram. Barangsiapa mengklaim ada hak yang terabaikan, maka berilah dia
tenggang waktu, jika dia sanggup menerangkan duduk perkara tersebut
(dengan bukti-bukti kuat), maka berikanlah hak tersebut kepadanya, namun
jika dia gagal meyakinkanmu, maka masalahnya terpecahkan dengan
sendirinya. Ini adalah cara yang tepat untuk menyelesaikan sengketa. Jika

% Ipid., him.601.

131 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.l, No.l, 2023
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

kamu mendapatkan petunjuk (keyakinan) baru yang bisa mengubah
keputusan yang telah kamu tetapkan hari ini, maka jangan takut (malu)
untuk mengubah keputusan baru yang benar, karena sesungguhnya
kebenaran tidak bisa dikalahkan oleh apapun. Dan mengoreksi diri untuk
mendapatkan kebenaran, lebih baik daripada terus-terusan berada dalam
kebatilan. Semua orang muslim adalah adil (terpercaya), kecuali orang yang
sudah pernah melakukan sumpah palsu atau dicambuk karena putusan
hukum (hudud) atau diragukan loyalitas dan kedekatannya (dengan Islam).
Yang mengetahui rahasia-rahasia manusia hanyalah Allah. Allah akan tetap
menutupi putusan-putusan hukum hingga ada bukti-bukti atau sumpah
(yang akan memperjelas duduk perkara yang terjadi).

Jika kamu menghadapi masalah yang hukumnya tidak disinggung
secara eksplisit dalam al-Qur'an atau sunnah, maka gunakanlah akal yang
dianugerahkan kepadamu dengan cara mengqgiyaskan masalah-masalah
tersebut. Ketahuilah dengan baik contoh-contoh kasus (yang hukumnya
disebutkan secara eksplisit dalam al-Qur'an) kemudian ambillah keputusan
yang sekiranya kamu yakin bahwa keputusan tersebut adalah keputusan
yang lebih dicintai Allah dan lebih dekat dengan kebenaran. Jauhilah sikap
marah, bingung, menyakiti orang lain, dan mempersulit permasalahan ketika
terjadi sengketa. Putusan hukum yang tepat, mengenai sasaran kebenaran,
akan mendapatkan pahala dari Allah, dan akan selalu dikenang.
Barangsiapa dalam melakukan kebenaran didasari dengan niat yang ikhlas,
maka dia akan merasa cukup hanya Allah-lah (yang akan melindungi dan
menolongnya dalam masalah-masalah) yang menyangkut dirinya dan orang
lain. Barangsiapa mangada-ada maka Allah akan mencelanya.
Sesungguhnya Allah tidak akan menerima amal seorang hamba kecuali amal
yang didasari dengan keikhlasan. Bagaimanakah pendapatmu mengenai
pahala-pahala Allah baik berupa rezeki yang kamu dapat di dunia dan
rahmat-rahmat-Nya yang masih tersembunyi".2”

Kedua surah tersebut dengan jelas mencerminkan pola pikir Umar
dalam melakukan ijtihad hukum. Di satu sisi, Umar berpegang teguh pada
nash-nash yang tersedia, tetapi di sisi lain, beliau juga menjadikan prinsip
kemaslahatan sebagai elemen krusial dalam menetapkan hukum. Untuk
lebih memahami penerapan teori yang tercermin dalam kedua surah ini,
diperlukan kajian langsung terhadap praktik ijtihad Umar. Oleh karena itu,
penulis menyajikan beberapa contoh di bawah ini:

1. Penghentian Pembayaran Zakat untuk Mualaf

Pencabutan pembayaran zakat bagi para mualaf pada masa
pemerintahan Umar tampaknya bertentangan dengan ketentuan Surah al-
Taubah ayat 60. Namun, menurut Umar, setelah perkembangan Islam yang
pesat melalui berbagai prinsip Islam, posisi umat Islam sudah kuat dan tidak
lagi membutuhkan pendekatan persuasif kepada mereka yang sebelumnya
lemah imannya. Oleh karena itu, Umar menganggap kategori mualaf tidak

27 Ibid., him.602.

132 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.l, No.l, 2023
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

relevan pada masa itu. Saiful Bahri, dalam karyanya, [jtihad Umar al-Faruq
(2004), menjelaskan bahwa penghapusan pembayaran zakat bagi para
mualaf bukan berarti menolak teks Al-Qur'an, melainkan karena keadaan
mereka telah berubah dan mereka tidak lagi termasuk dalam kategori
tersebut.

2. Penangguhan Hukuman Potong Tangan Saat Masa Kelaparan

Umar menghormati ketentuan potong tangan bagi pencuri
sebagaimana tercantum dalam Surat al-Ma’idah ayat 38, tetapi memberikan
pengecualian untuk kasus-kasus yang terjadi pada tahun Ma’idah (masa
kelaparan). Umar menafsirkan ayat tersebut dan mempertimbangkan faktor-
faktor yang menyebabkan pencurian tersebut. Jika pencurian terjadi karena
keadaan darurat, hukuman potong tangan tidak akan dijatuhkan.
Pendekatan ini sejalan dengan prinsip kemaslahatan umum, tujuan hukum
Islam. Perbuatan Umar bukan tanpa dalil, karena syariat sendiri
membolehkan tindakan darurat seperti memakan bangkai dalam keadaan
tertentu. Oleh karena itu, penerapan ayat ini tidak kaku, melainkan
mempertimbangkan konteksnya.28

3. Larangan Menikahi Wanita Ahli Kitab

Pada prinsipnya, Umar mengakui kebolehan menikahi wanita Ahli
Kitab, sebagaimana diatur dalam Syariat. Namun, dalam situasi tertentu,
beliau melarang praktik tersebut, dengan alasan bahwa perempuan non-
Muslim dapat berdampak negatif terhadap kesejahteraan sosial dan
psikologis pria Muslim. Langkah ini merupakan bentuk kehati-hatian (sadd
al-dhari'ah) untuk menjaga stabilitas komunitas. Contoh ini menunjukkan
bahwa Umar tidak menolak dalil, melainkan memahaminya secara
kontekstual, dengan tetap mengutamakan kemaslahatan umum.

Lebih lanjut, keadaan lain menunjukkan komitmen Umar terhadap
dalil. Misalnya, beliau menolak hadis yang diriwayatkan oleh Fatimah binti
Qays tentang tidak adanya hak nafkah dan tempat tinggal bagi perempuan
yang telah diceraikan. Umar berpendapat bahwa ketentuan ini bertentangan
dengan ayat umum Al-Qur'an, Surah al-Talaq ayat 6. Namun, Umar tidak
menuduh Fatimah berbohong, melainkan berpegang pada argumen yang
lebih kuat dan lebih komprehensif.

Dari penjelasan sebelumnya, dapat dipahami bahwa Umar bin
Khattab, dalam mengambil keputusan sosial, tidak semata-mata mengampbil
keputusan hukum. Sebaliknya, beliau terlebih dahulu mengkaji kasus-kasus
serupa yang pernah terjadi pada masa Nabi dan mempertimbangkan
bagaimana beliau menyelesaikannya berdasarkan situasi dan kondisi saat
itu. Oleh karena itu, ketika Umar menggunakan ayat-ayat syariat sebagai
dasar hukum, beliau selalu mempertimbangkan konteks dan kondisi
masyarakat pada saat ayat-ayat tersebut diturunkan, memastikan bahwa

28 Ipid., him.602-603.

133 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.l, No.l, 2023
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

keputusannya benar-benar selaras dengan semangat Sunnah. Secara umum,
Umar juga menggunakan metode ijtihad berdasarkan analogi (qiyas). Metode
ini melibatkan pengumpulan kasus-kasus dengan dasar hukum yang jelas
dan kemudian mengasumsikan bahwa kasus-kasus tersebut memiliki
unsur-unsur kausalitas hukum ('illat) yang sama dengan masalah baru yang
akan diselesaikan, sehingga memungkinkan untuk menarik analogi dan
mengambil keputusan hukum.29

E.Analisis Perbandingan Ijtihad Khalifah Umar Bin Khattab Dalam
Perspektif Pemikiran Hukum Progresif

Sebagaimana telah dijelaskan sebelumnya, ijtihad Umar bin al-Khattab
sangat menekankan aspek kemaslahatan. Dalam konteks ini, dapat
dikatakan bahwa ijtihad Umar sejalan dengan gagasan hukum progresif yang
berlandaskan prinsip "hukum untuk kemanusiaan". Keduanya menekankan
bahwa hukum harus diarahkan untuk memenuhi kebutuhan manusia dan
memberikan kemaslahatan. Nilai-nilai sosio-historis juga menjadi dasar
pemahaman dan penyelesaian permasalahan hukum. Dengan demikian, baik
jjtihad Umar maupun konsep hukum progresif sama-sama berupaya
mencapai keadilan, kemaslahatan, dan kepastian hukum bagi para pencari
keadilan.

Kesamaan lainnya terletak pada sikap mereka terhadap status quo. Baik
Umar maupun hukum progresif menolak penangguhan hukum dan
menyerukan reformasi untuk mencerminkan kebutuhan masyarakat yang
dinamis. Namun, hukum lama dapat dipertahankan selama masih relevan
dengan perkembangan dan kondisi sosial terkini.

Terkait posisi perilaku manusia dalam sistem hukum, ijtihad Umar dan
paradigma hukum progresif menempatkan manusia sebagai faktor krusial
dalam penerapan dan penafsiran hukum. Artinya, pembahasan hukum tidak
semata-mata membahas teks atau aturan, tetapi juga mempertimbangkan
kondisi manusia sebagai subjek hukum. Namun, terdapat perbedaan
mendasar terkait standar kesejahteraan dan mekanisme pencapaiannya.
Dalam ijtihad Umar, kesejahteraan tetap dikonstruksi dalam kerangka teks-
teks syariat. Meskipun Umar menafsirkan teks-teks tersebut secara
kontekstual, beliau tetap berpijak pada Al-Qur'an, hadis, dan praktik-praktik
generasi saleh sebelumnya. Beliau meyakini bahwa teks-teks tersebut
fleksibel dan dapat diterapkan lintas ruang dan waktu selama penafsirannya
tetap berada dalam prinsip-prinsip syariat. Oleh karena itu, kesejahteraan,
dari perspektif Umar, didasarkan pada sumber-sumber hukum Islam.30

Sebaliknya, hukum progresif memberikan kebebasan yang lebih besar
bagi para penafsir hukum. Ketentuan hukum dapat dipahami dan
dikembangkan, meskipun melampaui batas-batas norma tertulis, selama
ditujukan untuk kesejahteraan umat manusia. Dengan demikian, teks

29 Ipid., him.603.
30 Ibid., him.603-604.

134 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.l, No.l, 2023
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

hukum diposisikan di bawah otoritas penafsir, dan pertimbangan
kesejahteraan bersifat subjektif dan didasarkan pada kebutuhan manusia
sebagai objek hukum.

Dalam praktiknya, kedua pendekatan tersebut kemungkinan
menghasilkan keputusan yang berbeda terkait isu hukum yang sama.
Contohnya adalah keputusan Umar tentang larangan menikahi perempuan
Ahli Kitab. Umar tidak menolak nash-nash yang mengizinkan pernikahan
semacam itu, tetapi pada saat itu ia mempertimbangkan kondisi sosial,
prioritas kemaslahatan umum, dan stabilitas agama. Oleh karena itu, ia
memilih untuk melarang praktik tersebut sebagai tindakan pencegahan
(sadd al-dhari‘ah).

Namun, jika isu yang sama dianalisis dari perspektif hukum progresif,
hasilnya kemungkinan akan berbeda. Paradigma hukum progresif
memandang larangan tersebut sebagai pembatasan hak seseorang untuk
menikah, yang dianggap tidak konsisten dengan prinsip kemaslahatan
umum menurut pendekatan tersebut. Hal ini menunjukkan bahwa kedua
model tersebut memiliki konstruk yang berbeda dalam memahami konsep
kemaslahatan umum.

Berdasarkan uraian ini, dapat disimpulkan bahwa meskipun ijtihad
Umar bin Khattab dan hukum progresif memiliki sejumlah kesamaan dalam
karakteristik dan orientasi, keduanya tetap memiliki perbedaan mendasar.
Perbedaan-perbedaan ini terletak pada definisi kepentingan umum dan
mekanisme untuk mencapainya, yang berdampak pada hasil hukum dalam
praktik.

Diketahui bahwa Umar bin Khattab, sebagai seorang khalifah, memiliki
karakter yang teguh dan komitmen yang kuat terhadap prinsip keadilan
dalam penegakan hukum. Beliau dikenal sebagai pemimpin yang berani dan
bijaksana dalam menerapkan ketentuan hukum Al-Qur'an untuk
menyelesaikan permasalahan masyarakat dengan fokus pada kemaslahatan
umum. Sekilas, beberapa keputusan atau ijtihad Umar tampak berbeda atau
bahkan bertentangan dengan ketentuan yang terdapat dalam Al-Qur'an dan
Hadits. Beberapa contoh keputusan tersebut antara lain:

1. Pada masa Nabi Muhammad (saw) dan Khalifah Abu Bakar, mengucapkan
tiga talak sekaligus masih dianggap sebagai talak tunggal. Namun, Umar
menetapkan bahwa talak tidak dapat diucapkan sekaligus, melainkan
bertahap.

2. Dalam Surat At-Taubah ayat 60, orang-orang yang masuk Islam termasuk
di antara penerima zakat. Namun, pada masa pemerintahannya, Umar
menghentikan penyaluran zakat kepada kelompok ini. 3. Surat Al-Maidah
ayat 38 menyebutkan bahwa pencuri dikenakan hukuman potong tangan,
tetapi Umar menunda pelaksanaan hukuman ini dalam situasi tertentu.

4. Umar juga melarang laki-laki Muslim menikahi perempuan dari kalangan

Ahli Kitab, meskipun QS. Al-Maidah ayat 5 mengizinkannya.

135 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.l, No.l, 2023
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

a. Mengenai Talak Tiga Kali

Umar menetapkan bahwa talak tiga kali yang diucapkan sekaligus
dianggap sebagai talak sempurna, artinya pasangan tersebut tidak dapat
rujuk kembali kecuali melalui prosedur hukum yang telah ditetapkan,
yaitu mantan istri menikah lagi dengan laki-laki lain, kemudian
menceraikannya, dan masa iddah berakhir. Kebijakan ini diterapkan
karena pada masa itu, banyak laki-laki yang dengan mudah mengucapkan
talak tiga kali lalu menikahi perempuan lain. Keputusan ini bertujuan
untuk melindungi perempuan dari penyalahgunaan hak talak oleh laki-
laki. Dengan demikian, kebijakan Umar dimaksudkan untuk mendorong
laki-laki agar berhati-hati dalam mengucapkan talak dan tidak
menggunakannya secara sembarangan. Secara hukum dan sosial,
kebijakan ini dapat dianggap tepat, karena menghormati hak talak bagi
laki-laki sekaligus melindungi hak-hak perempuan.

b. Mengenai Penghentian Zakat bagi Mualaf

Meskipun Al-Qur'an menetapkan mualaf sebagai salah satu golongan
penerima zakat, Umar menghentikan penyaluran zakat kepada mereka.
Pertimbangan Umar didasarkan pada komunitas Muslim yang kuat pada
masa itu, yang tidak lagi memerlukan strategi pendekatan khusus melalui
penyaluran zakat kepada mualaf. Dengan demikian, pemberian zakat
kepada kelompok ini dianggap tidak lagi mendesak dan relevan dengan
keadaan umat Islam saat itu.3!

F.Perubahan Sosial Dan Pengaruh Ijtihad Umar Bin Khattab Terhadap
Pemikiran Hukum Islam

Perubahan sosial pada hakikatnya merupakan transformasi
fundamental dalam pola, struktur, dan perilaku budaya suatu masyarakat
dari waktu ke waktu. Dengan kata lain, perubahan sosial adalah proses yang
mengubah suatu masyarakat dari keadaan sebelumnya. Senada dengan itu,
Kingsley Davis menyatakan bahwa perubahan sosial adalah perubahan yang
terjadi pada struktur dan fungsi masyarakat.

Menurut La Belle, sebagaimana dikutip Roibin, struktur dan perilaku
sosial dipengaruhi oleh tiga elemen budaya yang saling terkait: ideologi,
teknologi, dan organisasi sosial. Ideologi berfungsi sebagai fondasi penentu
tindakan sosial, teknologi berfungsi sebagai instrumen dalam
mengembangkan aktivitas sosial, sementara organisasi sosial berfungsi
sebagai wadah yang menghubungkan aktor dengan masyarakat luas. Dalam
teori sosial, hubungan antara aktor dan struktur masyarakat ini
dikembangkan lebih lanjut oleh Giddens melalui teori strukturasi. Menurut
Giddens, “setiap penelitian di ranah sosial dan sejarah pasti berkaitan
dengan hubungan antara tindakan (agen) dan struktur, tetapi ini tidak
berarti bahwa struktur sepenuhnya menentukan tindakan, atau sebaliknya”.

31 Ibid., him.605.

136 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.l, No.l, 2023
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

Bernstein menambahkan bahwa inti dari teori ini adalah menjelaskan
hubungan dialektis dan resiprokal antara agen dan struktur masyarakat.32

Berdasarkan teori ini, dapat dipahami bahwa hubungan antara
masyarakat dan para pelakunya saling memengaruhi. Proses ini tidak hanya
terjadi di ranah sosial, tetapi juga meluas ke bidang lain, termasuk hukum.
Bukti empiris menunjukkan bahwa perkembangan hukum seringkali
mengikuti dinamika masyarakat, dengan tujuan mewujudkan kepentingan
publik. Oleh karena itu, perubahan hukum merupakan hal yang wajar ketika
kondisi sosial dan zaman berubah.

Penelaahan lebih mendalam terhadap sejarah perkembangan pemikiran
hukum Islam menunjukkan keragaman yang signifikan, baik pada tataran
teori dasar maupun aspek-aspek yang lebih teknis dan spesifik. Keragaman
ini merupakan bukti bahwa hukum Islam telah berkembang secara dinamis
sepanjang sejarah. Sebagaimana dijelaskan Mahmashani, perkembangan
kebutuhan masyarakat dan opini publik seringkali melampaui evolusi
hukum itu sendiri.

Seiring tuntutan masyarakat akan hukum yang semakin berkembang
untuk menjawab kebutuhan baru yang muncul akibat perubahan situasi dan
zaman, serta hukum yang selaras dengan realitas sosial, proses adaptasi dan
perubahan pun terjadi dalam hukum. Fenomena ini telah memunculkan
beragam perspektif dari para ulama hukum Islam. Ahmad Minhaji
menjelaskan bahwa mayoritas umat Islam berada di antara dua ekstrem: teks
wahyu yang tetap dan realitas sosial yang terus berubah. Keduanya tampak
sangat terpisah, namun secara historis keduanya berinteraksi dan tidak
berdiri sendiri.

Umat Islam senantiasa berupaya memahami pesan-pesan ilahi agar
dapat diterapkan untuk mengatasi permasalahan masyarakat yang dinamis.
Namun, proses pemahaman ini seringkali menghasilkan metode dan praktik
penerapan hukum yang berbeda. Idealnya, pemisahan yang tajam antara
wahyu dan realitas sosial dari perspektif Islam seharusnya tidak terjadi,
karena keduanya secara alamiah mengalami dialog, adaptasi, dan integrasi,
asalkan tetap dalam batas-batas proporsional.33

Dalam konteks perkembangan hukum Islam, setelah sekian lama umat
Islam berada dalam kondisi pemikiran abad pertengahan yang cenderung
statis dan konservatif, di era modern, para ulama hukum Islam mulai
menyadari bahwa perubahan melalui pembaruan (islah) dan pembaharuan
(tajdid) merupakan keniscayaan yang tak dapat ditunda lagi.

Lebih lanjut, jika menilik praktik hukum Islam pada masa Khulafaur
Rasyidin periode yang dekat dengan masa Nabi pemikiran para sahabat
menunjukkan dinamika yang progresif. Hal ini terjadi karena perubahan

%2 Ibid., him.605-606.

3 Ibid., him.606.

137 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.l, No.l, 2023
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

kondisi masyarakat dan perluasan wilayah Islam yang terjadi sangat cepat,
sehingga memerlukan penyesuaian agar kehidupan masyarakat tetap selaras
dengan tuntunan syariat.

G.Relevansi Konsep Keadilan Umar Bin Khattab Dalam Konteks Modern.

Konsep keadilan yang diterapkan oleh Umar bin Khattab, salah satu
khalifah terbesar dalam sejarah Islam, tetap relevan dalam konteks
masyarakat modern. Beberapa relevansinya dapat dilihat dari aspek-aspek
berikut:

1. Persamaan di Hadapan Hukum

Umar menjunjung tinggi prinsip bahwa semua orang memiliki kedudukan
yang sama di hadapan hukum, tanpa memandang status, kedudukan,
atau kekayaan. Prinsip ini sejalan dengan sistem hukum modern, yang
menuntut perlakuan yang adil dan non-diskriminatif bagi semua warga
negara.

2. Perlindungan Hak Asasi Manusia Individu

Konsep keadilan Umar juga mencakup penghormatan terhadap hak-hak
individu, termasuk hak milik dan kebebasan beragama. Hal ini sejalan
dengan nilai-nilai universal hak asasi manusia yang mendasari tatanan
hukum dan sosial kontemporer.

3. Transparansi dan Akuntabilitas Kepemimpinan

Umar bin Khattab dikenal karena praktik pemerintahannya yang terbuka
dan pengawasan yang ketat terhadap pejabat negara. Nilai-nilai ini sangat
relevan di era modern, di mana masyarakat menuntut transparansi dan
akuntabilitas yang tinggi dari pemerintah dan lembaga publik.

4. Keadilan Sosial dan Kesetaraan Ekonomi

Umar menerapkan kebijakan distribusi kekayaan untuk mengurangi
ketimpangan sosial. Prinsip ini masih dibutuhkan hingga saat ini sebagai
dasar perumusan kebijakan untuk mengatasi kemiskinan dan
ketimpangan ekonomi.

Meskipun gagasan Umar bin Khattab tentang keadilan dapat
menginspirasi sistem hukum dan pemerintahan modern, penting untuk
diingat bahwa perubahan zaman membawa konteks sosial, budaya, dan
politik yang berbeda. Oleh karena itu, penerapan gagasan-gagasan ini
memerlukan penyesuaian agar tetap relevan dengan kebutuhan dan nilai-
nilai masyarakat kontemporer.s

Kesimpulan

Kajian ini menemukan pemahaman yang lebih luas tentang karakter
istinbath hukum yang dijalankan oleh Umar bin Khattab. Alih-alih hanya
mengulang teks klasik, Umar menunjukkan bagaimana keputusan hukum

138 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.l, No.l, 2023
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

dapat dibentuk melalui sensitivitas terhadap perubahan kondisi sosial dan
urgensi kemaslahatan masyarakat. Melalui contoh-contoh konkret, seperti
penghentian distribusi zakat bagi golongan mualaf dalam kondisi tertentu
dan penangguhan pelaksanaan hukuman potong tangan saat terjadi
kelaparan, tampak jelas bahwa dasar keputusan beliau tidak semata
literalitas teks, tetapi pembacaan kontekstual yang matang terhadap realitas
masyarakat.

Temuan kajian ini membawa kebaruan konseptual yang signifikan:
pola ijtihad Umar memiliki struktur metodologis yang koheren dengan apa
yang kemudian dikembangkan dalam literatur hukum progresif
kontemporer. Ia menggunakan prinsip kemaslahatan sebagai landasan
utama dalam menilai kapan norma dapat diterapkan, ditunda, atau bahkan
direvisi, sambil tetap berpegang kuat pada maqasid al-syari‘ah. Ini
menunjukan bahwa terdapat dimensi adaptatif dalam tradisi hukum Islam
yang bersifat inheren, namun seringkali kurang mendapat perhatian dalam
kajian klasik maupun modern. Penelitian ini memperluas wacana tentang
ijtihad historis dengan menempatkan praktik Umar bukan sebagai
pengecualian, tetapi sebagai cerminan suatu sistem penalaran hukum yang
dinamis.

Selain memberikan kontribusi terhadap pemahaman normatif tentang
implementasi hukum Islam pada masa Khulafaur Rasyidin, artikel ini juga
menemukan dimensi kelembagaan yang cukup penting namun kurang
diperhatikan sebelumnya. Kebijakan Umar tidak hanya berbasis pada
keputusan individual, tetapi juga mendorong pembentukan mekanisme
administratif yang terstruktur: pemisahan fungsi yudikatif dan administratif,
sistem remunerasi bagi pejabat negara, serta pengawasan terhadap
implementasi keputusan di daerah-daerah. Aspek kelembagaan ini
menunjukkan bahwa transformasi hukum pada masa tersebut tidak berhenti
pada level aturan normatif, tetapi terinternalisasi dalam praktik
pemerintahan yang berkelanjutan. Temuan ini membuka ruang bagi
pemikiran bahwa sejarah hukum Islam tidak hanya berbicara tentang norma,
tetapi juga tentang evolusi struktur kelembagaan yang memungkinkan
norma itu berfungsi dalam konteks sosial nyata.

Merujuk pada temuan-temuan tersebut, penelitian ini menganjurkan
eksplorasi lebih lanjut yang bersifat interdisipliner dan komparatif. Studi-
studi sosiologis dan filsafat hukum Islam dapat memperkaya pemahaman
terhadap logika internal dari ijtihad yang adaptif, sementara pendekatan
maqasid al-syari‘ah yang lebih operasional berpotensi menjembatani teori
dan praktik dalam konteks kontemporer. Kajian komparatif dengan tokoh-
tokoh hukum Islam lain juga akan semakin memperjelas variasi pendekatan
hukum tradisional yang relevan dengan tantangan modern. Secara
keseluruhan, penelitian ini tidak hanya menghadirkan narasi historis, tetapi
juga meletakkan dasar pemikiran bagi pembaruan ilmu hukum Islam yang
tetap berakar pada sumber syariat sekaligus responsif terhadap dinamika
sosial.

139 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.l, No.l, 2023
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

Daftar Pustaka
Abu Ja‘tar. Tarikh at-Thabar:. Kairo: Daar Maarif, 1963.

Ashraf Lahore, Muhammad. terjemahan Karsidjo Djojosuwarno, Umar yang Agung ( Bandung:
Penerbit Pustaka, 1981)

Ash-Shalabi, A. M. Biografi Umar bin Khattab. (Ali Akbar S. & Isa Anshari, Ed.). Solo & Beirut:
Ummul Qura, 2017

As-Suyuti, Segarah Khulafaur Rasyidin (Jakarta: Lintas Pustaka, 2003)

Auda, Jasser. Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (L.ondon: The
International Institute of Islamic Thought, 2008), h. 45—48.

Badrin Yatim, S¢arah Peradaban Islam (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada,

Bastoni Hepi, Andi. S¢jarah Para Khalifah (Jakarta: Pustaka al- Kautsar, 2008)

Fadel, Mohammad. “Public Reason as a Strategy for Principled Reconciliation: The Case of Islamic
Law and International Human Rights Law,” Chicago Journal of International Law 8, no. 1
(2007): 1-20.

Hallaq, Wael B. An Introduction to Islamic Law (Cambridge: Cambridge University Press, 2009), h.
18-21.

Hallaq, Wael B. The Origins and Evolution of Islamic Law (Cambridge: Cambridge University Press,
2005), h. 66-72.

Husain Haikal, Muhammad. Umar Bin Khattab (Jakarta: Litera Antar Nusa, 2002)

Ibn Atsir. A~Kawil fi at-Tarikh. Beirut: Daar Ashwar, 1965.

Ibnu Katsir. A/-Bidayah wan Nibayah: Masa Khulafa’ur Rasyidin. (Abu Ihsan al-Atsari, Trans.).
Jakarta: Darul Haq, 2004.

Kamali, Mohammad Hashim. “Umar ibn al-Khattab’s Legal Thought and the Question of
Maslahah,” Islamic Studies 35, no. 2 (1996): 115-132.

Meliani, M., Fatmawati, F., & Sultan,. “Penerapan prinsip keadilan dalam hukum Islam: Analisis
konsep ijtihad Khalifah Umar bin Khattab”. Madani: Jurnal Ilmiah Multidisipline, Vol. 1 no.
10, ( Makassar,2023),hlm 600.

Wahyu Ilaihi & Harjani Hefni, Pengantar Sejarah Dakwalh (Jakarta: Kencana, 2007)

140 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.l, No.l, 2023
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

