
 

122 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah   

 
 

 

PERAN KHALIFAH UMAR BIN KHATTAB DALAM 
PEMBENTUKAN HUKUM ISLAM 

 

Naufal Afif 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 

Email : naufalafif2803@gmail.com 

 
Amirul Azmi 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 

Email : amirulazmi0505@gmail.com 

 

Muhammad Sultan Alfaidz 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 

Email : sultanalfaidz6@gmail.com 

 
Dwiky Kurniawan Saragih 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 

Email : dwikykurniawansaragih.2@gmail.com 

 
Sandrio Dian Mikail 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 
Email : sandriodianmikal@gmail.com 

 

 

Abstract: This study analyzes the role of Caliph Umar ibn al-Khattab in the formation 

of Islamic law, particularly his use of ijtihad in responding to social, political, and 

economic changes during the early expansion of the Islamic state. As new legal 

challenges emerged beyond the scope of existing precedents, Umar adopted a 

contextual and purposive approach to legal interpretation while remaining grounded 

in the Qur’an and the Sunnah. This research employs qualitative library-based 
methods with a historical and analytical approach, drawing on classical Islamic 

sources and contemporary legal scholarship. The findings reveal that Umar’s legal 

reasoning was characterized by an emphasis on public welfare (maslahah), contextual 

interpretation of legal texts, and alignment with the objectives of Islamic law (maqāṣ id 

al-sharī‘ah). His policies, including the suspension of hudud punishments during 

famine, the reallocation of zakat distribution, and the regulation of family law, 

demonstrate a commitment to substantive justice over rigid textualism. The study 

argues that Umar’s ijtihad represents an early model of adaptive legal reasoning that 
anticipates elements of modern progressive legal thought. This research contributes 

to contemporary Islamic legal discourse by highlighting the inherent dynamism of 

Islamic law and its capacity to respond constructively to changing social realities. 

 

El b a y y i n a h: 
Jurnal Hukum, Sosial dan Humaniora 

  
Vol. 01. No. 01, 2025 
E-ISSN: xxxx – xxxx 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah   

Received:    Accepted:    

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah
mailto:naufalafif2803@gmail.com
mailto:amirulazmi0505@gmail.com
mailto:sultanalfaidz6@gmail.com
mailto:dwikykurniawansaragih.2@gmail.com
mailto:sandriodianmikal@gmail.com


 

123 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah   

 
 

Keywords: Umar ibn al-Khattab; Islamic Law; Ijtihad. 

 

Pendahuluan 

Umar bin Khattab adalah khalifah kedua Khilafah Al-Mukmin setelah 
wafatnya Nabi Muhammad (saw), yang memimpin umat Islam dari tahun 
634–644 M/13–24 H. Nama lengkapnya adalah Umar bin Khattab bin Nufail 

bin Abdul Uzza, dan salah satu julukan kehormatan yang diberikan Nabi 
Muhammad (saw) kepadanya adalah al-Faruq, karena keberaniannya dalam 

membedakan antara kebenaran dan kebatilan.1 Ia lahir empat tahun 
sebelum kelahiran Nabi Muhammad (saw).2 

Perkembangan hukum Islam pada masa awal Islam tidak dapat 
dilepaskan dari peran para sahabat Nabi dalam merespons perubahan sosial 

yang terjadi secara cepat, khususnya setelah wafatnya Nabi Muhammad saw. 
Ekspansi wilayah Islam yang luas, perjumpaan dengan struktur sosial dan 

budaya baru, serta meningkatnya kompleksitas persoalan ekonomi dan 
politik menuntut adanya penyesuaian dalam penerapan hukum. Dalam 
konteks inilah figur Umar bin Khattab sebagai khalifah kedua memiliki posisi 

yang sangat sentral. Umar tidak hanya berfungsi sebagai kepala 
pemerintahan, tetapi juga sebagai aktor utama dalam pembentukan praktik 
hukum Islam melalui ijtihad yang berorientasi pada keadilan dan 

kemaslahatan umum.3 Namun demikian, sejumlah kebijakan Umar—seperti 
penangguhan hukuman hudud pada masa kelaparan, penghentian zakat 

bagi mualaf, serta pembatasan pernikahan dengan Ahli Kitab—sering kali 
dipersepsikan sebagai kontroversial karena secara lahiriah tampak 
menyimpang dari bunyi literal nash.4 

Permasalahan utama yang muncul adalah bagaimana memahami 

ijtihad Umar bin Khattab secara metodologis dan normatif: apakah 
kebijakan-kebijakan tersebut merupakan bentuk penyimpangan dari hukum 

Islam, atau justru representasi dari fleksibilitas internal syariat dalam 
merespons realitas sosial. Perdebatan ini menjadi signifikan karena berkaitan 
langsung dengan isu kontemporer tentang pembaruan hukum Islam dan 

ketegangan antara teks normatif dan perubahan sosial. Dalam diskursus 
hukum Islam modern, problem serupa juga muncul dalam perdebatan antara 
pendekatan legal-formalistik dan pendekatan substantif yang menekankan 

tujuan hukum (maqāṣ id al-syarī‘ah).5 Dengan demikian, kajian terhadap 

 
1 Abu Ja'far, Tarikh At-Thabari (Daar Maarif: Kairo, 1963), jil. IV, h. 195. 
2 Ibn Atsir, Al-Kamil Fi At-Tarikh (Beirut: Daar Ashwar, 1965), jil. III, h. 53. 
3 Wael B. Hallaq, An Introduction to Islamic Law (Cambridge: Cambridge University Press, 2009), h. 18–21.  
4 Mohammad Hashim Kamali, “Umar ibn al-Khattab’s Legal Thought and the Question of Maslahah,” Islamic 

Studies 35, no. 2 (1996): 115–132. 
5 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (London: The 

International Institute of Islamic Thought, 2008), h. 45–48. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

124 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah   

 
 

praktik ijtihad Umar bukan sekadar studi historis, tetapi memiliki relevansi 
teoritis dan praktis bagi perumusan hukum Islam di era modern. 

Sejumlah penelitian terdahulu telah membahas ijtihad Umar bin 

Khattab dari berbagai sudut pandang. Wael B. Hallaq, misalnya, 
menempatkan praktik hukum pada masa sahabat sebagai fase formatif yang 

menunjukkan karakter dinamis hukum Islam sebelum terkodifikasinya 
mazhab-mazhab fikih.6 Studi lain menekankan aspek kemaslahatan dalam 

kebijakan Umar dan mengaitkannya dengan konsep maqāṣ id al-syarī‘ah 

sebagai dasar legitimasi perubahan hukum.7⁵ Namun, sebagian besar kajian 

tersebut masih cenderung melihat kebijakan Umar secara normatif-teologis, 
atau menempatkannya dalam bingkai sejarah hukum Islam secara umum, 
tanpa mengelaborasi secara mendalam dimensi komparatifnya dengan teori 

hukum modern serta dampak kelembagaan dari kebijakan-kebijakan 
tersebut. 

State of the art penelitian ini terletak pada upaya membaca ulang 

ijtihad Umar bin Khattab tidak hanya sebagai praktik hukum kontekstual 
pada abad ke-7, tetapi sebagai model penalaran hukum yang memiliki 
kemiripan struktural dengan paradigma hukum progresif kontemporer. 

Berbeda dengan penelitian sebelumnya, tulisan ini menekankan bahwa 
ijtihad Umar tidak berhenti pada level penyesuaian norma hukum, 
melainkan juga mendorong pembentukan struktur kelembagaan—seperti 

administrasi peradilan, pengawasan pejabat, dan tata kelola keuangan 
negara—yang memungkinkan hukum dijalankan secara efektif dan 

berkelanjutan. Pendekatan ini memperluas pemahaman bahwa dinamika 
hukum Islam awal tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga institusional. 

Dengan demikian, kontribusi utama tulisan ini adalah memperkaya 
khazanah studi hukum Islam dengan menunjukkan bahwa fleksibilitas dan 

progresivitas hukum bukanlah konsep asing dalam tradisi Islam, melainkan 
telah dipraktikkan secara nyata oleh Umar bin Khattab melalui ijtihad yang 

berorientasi pada kemaslahatan dan keadilan substantif. Kajian ini 
diharapkan dapat menjadi jembatan antara warisan hukum Islam klasik dan 
kebutuhan reformasi hukum Islam kontemporer, tanpa harus memosisikan 

keduanya secara dikotomis. 

Metode Penelitian 

 Jenis penelitian ini adalah penelitian kepustakaan. Tinjauan pustaka 
mengacu pada studi ilmiah yang mengkaji berbagai sumber penjelasan dari 

karya ilmiah, termasuk artikel, buku, dan sumber lainnya. Metode 
penghimpunan data melibatkan penelaahan referensi studi yang relevan, 
seperti artikel, buku, jurnal, dan karya ilmiah lainnya. Metode pengkajian 

 
6 Wael B. Hallaq, The Origins and Evolution of Islamic Law (Cambridge: Cambridge University Press, 2005), 

h. 66–72. 
7 Mohammad Fadel, “Public Reason as a Strategy for Principled Reconciliation: The Case of Islamic Law and 

International Human Rights Law,” Chicago Journal of International Law 8, no. 1 (2007): 1–20. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

125 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah   

 
 

data melibatkan proses penghimpunan, analisis, dan pengambilan 
kesimpulan. 

 

Hasil dan Pembahasan 

A. Biografi Umar bin Khattab 

Nama lengkap Umar bin Khattab adalah Umar bin Khattab bin Nufail 
bin Abdul 'Uzza bin Rabbah bin Qurth bin Razah bin 'Ady bin Ka'ab bin Lu'ay. 
Ia berasal dari Bani Adi bin Ka'ab, bagian dari suku Quraisy. Ia lahir tiga 

belas tahun setelah tahun Gajah.8 

Umar bin Khattab adalah putra Khattab bin Nufail Al-Simh Al-Quraisy 
dan Hantamah binti Hasyim. Ia lahir di Mekah dari suku Bani Adi, cabang 

dari suku Quraisy yang dominan di kota tersebut. Ayahnya, Khattab bin 
Nufail Al-Simh Al-Quraisy, dan ibunya, Hantamah binti Hasyim, berasal dari 
klan Bani Makhzum. Nabi Muhammad memberinya gelar Al-Faruq, yang 

berarti orang yang dapat membedakan antara kebenaran dan kepalsuan. 
Keluarga Umar tergolong terpelajar dan berasal dari kelas menengah yang 
bisa membaca dan menulis, suatu hal yang langka pada masa itu. 

Semasa kecil, Umar dibesarkan seperti anak-anak Quraisy lainnya. 
Namun, ada perbedaan yang unik: ia belajar membaca dan menulis, sesuatu 
yang sangat langka di antara mereka. Dari seluruh suku Quraisy pada masa 

Nabi Muhammad diutus, hanya tujuh belas orang yang melek huruf. Hal ini 
menjadikan Umar istimewa dibandingkan dengan teman-temannya. Orang-
orang Arab pada masa itu tidak memandang literasi sebagai suatu 

keutamaan; bahkan, mereka cenderung menjauhinya dan melarang anak-
anak mereka mempelajarinya.9 

Ketika Nabi Muhammad diutus, Umar sudah berusia tiga puluh tahun. 

Awalnya, ia sangat anti terhadap Islam. Namun, karena potensinya yang luar 
biasa, Umar menjadi salah satu dari dua orang yang didoakan Nabi untuk 
bergabung dan memperkuat umat Islam.10 

Ayahnya adalah Al-Khattab bin Nufail bin Abdul Uzza bin Riyah bin 

Abdullah bin Qurt bin Razah bin Adi bin Ka'b, adalah saudara Murrah, kakek 
kedelapan Nabi. Ibunya adalah Hantamah binti Hasyim bin al-Mughirah bin 

Abdullah bin Umar bin Makhzum. Ia lahir tiga belas tahun setelah kelahiran 
Nabi.11 

Setelah Umar dewasa, ia bekerja sebagai penggembala unta untuk 
ayahnya di Dajnan atau di daerah lain di sekitar pinggiran Mekah. Seiring 

beranjak remaja menuju dewasa, tubuhnya berkembang lebih pesat daripada 

 
8 As-Suyuti, Sejarah Khulafaur Rasyidin (Jakarta: Lintas Pustaka, 2003), hal. 121. 
9 Andi Bastoni Hepi, Sejarah Para Khalifah (Jakarta: Pustaka al- Kautsar, 2008), hal. 156. 
10 Wahyu Ilaihi & Harjani Hefni, Pengantar Sejarah Dakwah (Jakarta: Kencana, 2007), hal. 94 
11 Muhammad Husain Haikal, Umar Bin Khattab (Jakarta: Litera Antar Nusa, 2002), hal. 9-10. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

126 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah   

 
 

teman-temannya, menjadi lebih besar tinggi dan bertubuh besar. Ia memiliki 
wajah putih kemerahan, kidal, dan berkaki lebar, membuatnya sangat cepat. 

Sejak usia muda, ia unggul dalam berbagai olahraga seperti gulat dan 
berkuda, dengan berkuda menjadi hasrat seumur hidupnya.12 

Saat dewasa, Umar ingin menikah. Kebiasaan menikah berulang kali ini 

diwariskan dari lingkungannya, dengan tujuan memiliki banyak anak. 
Sepanjang hidupnya, ia menikahi sembilan wanita, yang memberinya dua 
belas anak: delapan laki-laki dan empat perempuan. 

B. Keislaman Umar bin Khattab 

Umar memeluk Islam dengan antusiasme yang sama seperti sebelumnya 

ketika ia menentangnya. Setelah bergabung dengan komunitas Muslim, ia 
memilih untuk mengumumkan keislamannya secara terbuka kepada seluruh 

suku Quraisy. Sebelumnya, umat Islam tidak diperbolehkan salat dengan 
bebas di Ka’bah, tetapi berkat keteguhan Umar yang awalnya dilakukan 
secara rahasia dakwah Islam kemudian dilakukan secara terbuka setelah ia 

masuk Islam.13 

Ada beragam pendapat tentang alasan Umar masuk Islam. Kisah yang 
paling populer menyatakan bahwa Umar tidak tahan lagi dengan ajakan 

Muhammad untuk bertindak, yang memecah belah persatuan kaum Quraisy, 
sehingga mendorong orang-orang seperti dirinya untuk menganiaya umat 
Islam agar meninggalkan agama baru mereka dan kembali ke cara lama 

mereka. 

Penentangan Umar terhadap Nabi Muhammad (saw) dan dakwahnya 
bukan karena fanatisme atau kesalahpahaman. Sebaliknya, Umar khawatir 

bahwa munculnya agama baru seperti Islam akan mengganggu dan 
menghancurkan tatanan kehidupan di Mekah. Ia meyakini bahwa Islam 
memecah belah persatuan kaum Quraisy dan merendahkan tanah suci itu. 

Membiarkan dakwah ini berlanjut akan memperburuk perpecahan di 
kalangan Quraisy dan semakin mempermalukan posisi Mekah.14 

Setelah Nabi Muhammad SAW memerintahkan para sahabatnya untuk 
mencari perlindungan Allah dengan berhijrah ke Habasyah, beliau 

merasakan kesedihan dan kerinduan karena mereka telah meninggalkan 
Mekah.15 Beberapa riwayat juga menyebutkan bahwa Umar merasa sangat 

sedih melihat umat Islam dianiaya sehingga ia harus meninggalkan tanah 
kelahirannya. 

Ketika Allah SWT mengutus Nabi Muhammad SAW sebagai Rasul 
terakhir untuk menyampaikan ajaran Islam kepada seluruh umat manusia, 

beliau memanjatkan doa khusus agar Umar diberi petunjuk. Hingga 

 
12 Ibid., hal. 11. 
13 Ibid., hal. 35.  
14 Muhammad Husain Haikal, Umar bin Khattab (Jakarta: Litera Antar Nusa, 2002), hal. 17-18. 
15 Ibid., hal. 20. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

127 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah   

 
 

akhirnya, Allah mengabulkan doa tersebut dan memberikan petunjuk 
kepadanya. Nabi SAW berdoa : 

"Ya Allah, jayakanlah Islam dengan salah satu dari dua orang yang lebih 
Engkau cintai: Abu Jahl dan Umar bin Khattab. Maka salah satu dari 
keduanya yang lebih dicintai Allah adalah Umar bin khattab" 

Umar bin Khattab masuk Islam pada tahun keenam kenabian, dan 

peristiwa ini berdampak besar bagi umat Islam. Abdullah bin Mas'ud r.a. 
pernah berkata, "Sejak Umar masuk Islam, kita telah menjadi umat yang 
mulia." Dalam riwayat lain, beliau juga menyatakan bahwa “keislaman Umar 

membuka jalan menuju kemenangan, hijrahnya sukses, dan 
kepemimpinannya membawa berkah bagi umat.”16 

Umar bin Khattab dikenal sebagai sahabat Nabi Muhammad. Beliau 

dengan gagah berani membela Nabi dan agama Islam, serta berpartisipasi 
dalam berbagai perang besar di masa Nabi Muhammad. Umar juga sering 
menjadi rujukan Nabi dalam hal-hal penting yang berkaitan dengan rakyat 

dan pemerintahan.17 

Umar wafat pada hari Rabu, 26 Zulhijjah 23 H, dalam usia 63 tahun. 
Masa pemerintahannya berlangsung selama sepuluh tahun enam bulan.18 Ia 

ditikam oleh Abu Lu'lu'ah Al-Majusi saat sedang memimpin salat subuh. Pagi 
itu, Umar sedang mengatur jamaah sebelum memulai salat. Saat baru saja 
bertakbir, tiba-tiba muncul seorang pria yang menusuknya beberapa kali, 

tiga hingga enam tusukan, salah satunya mengenai pusar. Umar kemudian 
memberi isyarat kepada para sahabatnya, "Tangkap orang itu, dia telah 
membunuhku!" Pelakunya, Abu Lu'lu'ah Fairuz, seorang Majus budak Al-

Mughirah, akhirnya tertangkap tetapi kemudian gugur di tangan 
Ubaidillah.19 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa Umar bin Khattab masuk 

Islam pada tahun keenam kenabiannya atas petunjuk dan kehendak Allah 
SWT yang menjawab doa Nabi SAW. 

C. Proses Pengangkatan Umar bin Khattab Menjadi Khalifah 

Ketika sakit Abu Bakar semakin parah, ia menghimpun orang-orang 

(kaum muslimin). Abu Bakr berkata, “Kalian telah melihat apa yang sedang 
aku alami. Aku tidak memikirkan apa pun tentang diriku kecuali bahwa aku 
telah dekat dengan kematian karena penyakit ini. Allah telah melepaskan 

kalian dari baiat yang kalian berikan kepadaku, melonggarkan ikatan antara 
aku dan kalian, serta mengembalikan urusan (kepemimpinan) ini kepada 
kalian. Maka angkatlah seorang pemimpin yang kalian cintai, karena 

 
16 Muhammad Ashraf Lahore, terjemahan Karsidjo Djojosuwarno, Umar yang Agung ( Bandung: Penerbit 

Pustaka, 1981), hal. 37. 
17 Badrin Yatim, Sejarah Peradaban Islam (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2007), hal. 78 
18 Wahyu Ilaihi & Harjani Hefni, Pengantar Sejarah Dakwah, hal. 95. 
19 Muhammad Husain Haikal, Umar bin Khattab (Jakarta: Litera Antar Nusa, 2002), hal. 798. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

128 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah   

 
 

sungguh, jika kalian mengangkat seorang pemimpin sementara aku masih 
hidup, hal itu sangat penting agar kalian tidak berselisih setelah aku pergi.”20 

Kemudian Abu Bakar berdiskusi dengan para sahabat. Masing-masing 

dari mereka berusaha menghindari tanggung jawab kepemimpinan untuk 
dirinya sendiri dan justru menyerahkannya kepada saudara-saudaranya, 

selama mereka melihat adanya kebaikan dan kelayakan dalam diri mereka. 
Karena itu mereka kembali kepada Abu Bakar dan berkata, “Wahai khalifah 
Rasulullah, kami akan mengemukakan pendapat yang sama dengan 

pendapatmu.” Abu Bakr berkata, “Biarkan aku berpikir sejenak agar aku 
dapat mempertimbangkan perkara ini demi Allah, agama-Nya, dan hamba-
hamba-Nya.” 

Kemudian Abu Bakr memanggil Abdurrahman ibn Auf dan berkata 
kepadanya, “Ceritakan kepadaku tentang Umar ibn Khattab.” Abdurrahman 
ibn Auf menjawab, “Engkau tidak pernah bertanya kepadaku tentang 

sesuatu kecuali engkau sebenarnya lebih mengetahui daripada aku.” Abu 
Bakar berkata, “Itu benar, wahai Abdurrahman.” Abdurrahman berkata, 
“Demi Allah, dia lebih baik daripada apa yang ia sangka tentang dirinya 

sendiri.” 

Setelah itu, Abu Bakar memanggil Utsman ibn Affan dan berkata, 
“Ceritakan kepadaku tentang Umar ibn Khattab.” Utsman menjawab, 

“Engkau lebih mengenalnya daripada aku.” Abu Bakr berkata, “Itu 
landasannya, wahai Abu Abdillah.” Utsman berkata, “Menurut apa yang aku 
ketahui, akhlaknya lebih baik daripada penampilan lahiriahnya. Tidak ada 

di antara kami yang seperti dia.” Abu Bakar berkata, “Semoga Allah 
merahmatimu. Demi Allah, jika aku menyerahkan urusan ini kepadanya, dia 

tidak akan berbuat zalim kepada kalian.” 

Kemudian Abu Bakar memanggil Usaid ibn Hudhair dan menanyakan 
hal yang sama. Usaid berkata, “Aku mengetahui bahwa dia adalah orang 
terbaik setelahmu. Ia ridha ketika Allah ridha, dan ia marah ketika Allah 

marah. Apa yang ia sembunyikan lebih baik daripada apa yang ia 
tampakkan. Tidak akan ada yang lebih kuat darinya dalam urusan ini.” 

Abu Bakar juga meminta pendapat Sa‘id ibn Zaid dan sejumlah kaum 

Ansar serta Muhajirin. Semua sepakat terhadap Umar, kecuali Talhah ibn 
Ubaydillah yang mengkhawatirkan sifat keras Umar. Talhah berkata kepada 
Abu Bakar, “Apa yang akan engkau katakan kepada Tuhanmu jika Dia 

bertanya mengapa engkau mengangkat Umar sebagai pemimpin kami, 
padahal engkau sendiri telah melihat sifat kerasnya?” Abu Bakar berkata, 
“Tegakkan aku duduk. Apakah demi Allah kalian menakut-nakutiku? 

Sungguh, orang yang menzalimimu dalam urusan ini akan menjadi orang 
yang binasa. Aku akan berkata: ‘Ya Allah, aku telah mengangkat hamba-Mu 

yang terbaik atas mereka.’” 

 
20 Ibnu Katsir, Al-Bidayah wan Nihayah: Masa Khulafa’ur Rasyidin, penerj. Abu Ihsan al-Atsari (Jakarta: Darul 

Haq, 2004), hlm.18 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

129 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah   

 
 

Kemudian Abu Bakar menjelaskan kepada mereka alasan di balik sifat 
keras Umar. Abu Bakar berkata, “Itu karena ia melihat aku bersikap lembut. 

Jika urusan kekhalifahan diserahkan kepadanya, ia akan meninggalkan 
sebagian besar dari sifat keras tersebut.”21 

Setelah itu, Abu Bakar menulis sebuah wasiat tertulis yang kemudian 

dibacakan kepada penduduk Madinah dan kota-kota lainnya melalui para 
pemimpin pasukan. 

Isi surat tersebut adalah: 

“Bismillahirrahmanirrahim, Ini adalah wasiat Abu Bakar ibn Abu 

Quhafah pada akhir hidupnya di dunia yang sedang ia tinggalkan, dan pada 
awal hidupnya di Akhirat yang sedang ia masuki, tempat di mana orang kafir 
akan beriman, orang yang bermaksiat akan menjadi yakin, dan pendusta 

akan berkata jujur. Sesungguhnya, aku mengangkat sebagai pemimpin atas 
kalian setelahku: Umar ibn Khattab. Dengarkanlah dia dan taatilah dia. Aku 
tidak mampu mendatangkan kebaikan sedikit pun untuk Allah, Rasul-Nya, 

agama-Nya, dan kalian semua. Jika ia berlaku adil, itulah yang aku harapkan 
dan aku ketahui darinya. Jika ia berbuat zalim, maka setiap jiwa akan 

memikul dosanya sendiri. Aku hanya berharap kebaikan. Aku tidak 
mengetahui yang gaib. ‘Dan orang-orang yang zalim kelak akan mengetahui 
ke tempat mana mereka akan kembali.’” (QS. Asy-Syu‘ara [26]: 227)22 

Abu Bakar memerintahkan Utsman untuk membacakan surat 

penunjukan tersebut kepada masyarakat dan melaksanakan baiat kepada 
Umar ibn Khattab sebelum Abu Bakar wafat, setelah surat itu dimateraikan. 

Langkah ini dilakukan untuk memperkuat landasan hukum dan 
memastikan proses peralihan otoritas berjalan lancar tanpa menimbulkan 
dampak negatif setelahnya. Utsman berkata, “Apakah kalian akan membaiat 

orang yang disebutkan dalam surat ini?” Mereka menjawab, “Ya.” Mereka 
semuanya menerimanya dan merasa senang dengannya. Setelah Utsman 
membacakan wasiat itu kepada masyarakat dan mereka menerimanya, 

mereka datang kepada Umar ibn Khattab dan membaiatnya. 

Setelah itu, Abu Bakar menyendiri bersama Umar al-Faruq. Abu Bakar 
memberikan sejumlah nasihat untuk membebaskan dirinya dari tanggung 

jawab sebelum ia menghadap Tuhannya dalam keadaan tanpa beban, setelah 
berusaha dengan segala kemampuan dan pertimbangannya.23 

Dalam wasiat tersebut tertulis: 

“Bertakwalah pada Allah, hai Umar. Ketahuilah bahwa di sisi Allah terdapat 

amalan pada siang hari tetapi tidak diterima oleh Allah pada malam harinya, 
dan amalan di malam hari tetapi tidak diterima oleh Allah pada siang 

 
21 Ali Muhammad ash-Shallabi, Biografi Umar bin Khattab, terj. Ismail Jalili (Solo: Ummul Qura, 2017), 

hlm.120. 
22 Ibid., hlm.121. 
23 Ibid., hlm.123. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

130 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah   

 
 

harinya. Allah tidak menerima amalan sunah, sebelum amalan wajib 
ditunaikan. Orang yang berat timbangan amalnya pada hari kiamat adalah 

yang mengi-kuti kebenaran di dunia, timbangannya besok akan menjadi 
berat. Orang yang ringan timbangan amalnya pada hari kiamat adalah yang 

mengikuti kebatilan di dunia, timbangannya besok akan menjadi ringan. 
Allah menyebutkan penghuni surga, menyebutkan amal perbuatan terbaik 
mereka dan mengampuni keburukannya. Jika engkau mengingat mereka, 

katakanlah, ‘Aku takut jika tidak bisa bertemu mereka.’ Allah menyebutkan 
penghuni neraka, menyebutkan amal perbuatan terburuk mereka dan 
menolak kebaikannya. Apabila engkau mengingat mereka, katakanlah, ‘Aku 

berharap tidak bersama dengan mereka,’ agar seorang hamba berharap dan 
takut, tidak berandai-andai terhadap Allah, serta tidak berputus asa pada 

rahmat Allah. Apabila engkau menjaga wasiatku ini, janganlah sesuatu yang 
gaib menjadi yang lebih engkau cintai daripada kematian. Karena kematian 
pasti menghampirimu. Jika engkau menyia-nyiakan wasiatku ini, janganlah 

sesuatu yang gaib menjadi yang lebih engkau benci daripada kematian, 
karena engkau tidak akan bisa membuat kematian tidak berdaya.”24 

Umar bin Khattab a pun langsung menjalankan tugas-tugasnya sebagai 

khalifah kaum muslimin setelah Abu Bakar a wafat. 

D. Prinsip Ijtihad Umar Bin Khattab 

Ijtihad secara umum dipahami sebagai upaya maksimal seorang faqih 
(ahli fikih) dalam menggali, memahami, dan menetapkan hukum-hukum 
praktis berdasarkan dalil-dalil yang rinci. Dari pemahaman ini, dapat 

dipahami bahwa ijtihad mengandung beberapa unsur utama, yaitu: (a) ijtihad 
merupakan upaya sungguh-sungguh yang dilakukan oleh seorang ahli 

hukum dalam batas kemampuan intelektualnya; (b) tujuan ijtihad adalah 
menghasilkan hukum zanni; (c) objek kajiannya adalah hukum-hukum 

praktis; (d) metode penetapan hukumnya melalui proses istinbāṭ ; dan (e) 
ruang lingkup ijtihad hanya mencakup dalil-dalil zanni atau masalah-

masalah yang tidak memiliki dalil langsung. Unsur-unsur ini menunjukkan 
karakter yang cukup tekstual dalam praktik ijtihad. Dalam konteks ini, 

mengkaji praktik ijtihad Umar bin Khattab menjadi hal yang menarik untuk 
dikaji.25 

Umar bin Khattab sendiri adalah seorang sahabat Nabi Muhammad 
(saw) yang dikenal karena keilmuannya yang tinggi. Semasa hidup Nabi, 

banyak pendapat Umar yang kemudian dikuatkan oleh Allah melalui wahyu. 
Salah satu contohnya adalah ketika seorang munafik bernama Ubay bin 

Salul meninggal dunia. Nabi bermaksud untuk mensalat jenazahnya, tetapi 
Umar menolaknya, dengan menyatakan bahwa jenazah orang-orang munafik 

 
24Ibid., hlm.123-124. 
25 20 Meliani, M., Fatmawati, F., & Sultan,. “Penerapan prinsip keadilan dalam hukum Islam: Analisis konsep 

ijtihad Khalifah Umar bin Khattab”. Madani: Jurnal Ilmiah Multidisipline, Vol. 1 no. 10, ( Makassar,2023),hlm 
600. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

131 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah   

 
 

yang menentang Allah tidak layak disalatkan. Tak lama kemudian, sebuah 
ayat Al-Qur'an diturunkan yang menguatkan pandangan Umar. 

Namun, praktik ijtihad Umar dalam penerapan hukum Islam secara 

praktis baru terlihat setelah wafatnya Nabi Muhammad (saw). Secara 
konseptual, metode ijtihad Umar dapat ditelusuri melalui instruksi dan 

nasihat yang ia kirimkan kepada para hakim yang ia tunjuk di berbagai 
daerah. Secara historis, terdapat dua surat yang dikaitkan dengan Umar: 
satu ditujukan kepada Syuraih, qadi di Kufah, dan yang lainnya kepada Abu 

Musa al-Asy'ari, qadi di Basrah.          

Isi surat pertama kepada Qadi Shurayh sebagai berikut: "Jika kamu 
menghadapi suatu masalah penting, maka lihatlah dulu Kitabullah, 

kemudian putuskanlah hukum itu dengan (berpedoman kepada isi)nya. Jika 
kamu tidak menemukan dalam Kitabullah, maka lihatlah dalam kasus-kasus 
yang pernah diputuskan oleh Rasulullah. Jika kamu juga tidak 

menemukannya, maka lihatlah dalam kasus-kasus yang pernah diputuskan 
oleh para orang saleh dan juga para pemimpin yang adil. Dan jika kamu tidak 
mendapatkannya juga, maka kamu boleh memilih; jika kamu ingin 

melakukan ijtihad dengan nalarmu maka lakukanlah, dan jika kamu ingin 
mengkonsultasikannya denganku (maka lakukanlah) dan saya menilai 

bahwa pilihanmu untuk berkonsultasi denganku itu adalah langkah yang 
akan memberikanmu kebaikan". Sedangkan isi dari surat kedua kepada Abū 
Musa al-Ash'arī adalah sebagai berikut: "Amma ba'du. Sesungguhnya 

menetapkan hukuman (al-qada') adalah satu kewajiban yang pasti dan 
termasuk tradisi yang otentik. Jika ada satu permasalahan datang 

kepadamu, maka ketahuilah bahwa ucapan yang benar tidak akan ada 
manfaatnya bila tidak diikuti dengan implementasi riil. Ketika ada orang 
(dengan berbagai latar belakang strata sosial) berada di majelis pengadilan, 

perlakukanlah mereka dengan sama, pandanglah mereka dengan pandangan 
yang sama. Hendaknya hukuman yang kamu putuskan juga sama (tidak ada 

diskriminasi), sehingga orang yang mulia (yang mempunyai status sosial 
yang tinggi) tidak akan mengharap kamu melakukan kezaliman dan supaya 
orang-orang yang lemah tidak kehilangan harapan untuk mendapatkan 

keadilan kamu.26 

          Barang bukti adalah kewajiban yang harus diberikan oleh orang yang 
menuduh, dan sumpah adalah penguat bagi pihak yang menolak tuduhan 

tersebut. Kesepakatan untuk berdamai yang dilakukan oleh sesama umat 
Islam dibolehkan, kecuali jika kesepakatan damai tersebut menyebabkan 
hal-hal yang diharamkan menjadi halal atau hal-hal yang halal menjadi 

haram. Barangsiapa mengklaim ada hak yang terabaikan, maka berilah dia 
tenggang waktu, jika dia sanggup menerangkan duduk perkara tersebut 

(dengan bukti-bukti kuat), maka berikanlah hak tersebut kepadanya, namun 
jika dia gagal meyakinkanmu, maka masalahnya terpecahkan dengan 
sendirinya. Ini adalah cara yang tepat untuk menyelesaikan sengketa. Jika 

 
26 Ibid., hlm.601. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

132 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah   

 
 

kamu mendapatkan petunjuk (keyakinan) baru yang bisa mengubah 
keputusan yang telah kamu tetapkan hari ini, maka jangan takut (malu) 

untuk mengubah keputusan baru yang benar, karena sesungguhnya 
kebenaran tidak bisa dikalahkan oleh apapun. Dan mengoreksi diri untuk 

mendapatkan kebenaran, lebih baik daripada terus-terusan berada dalam 
kebatilan. Semua orang muslim adalah adil (terpercaya), kecuali orang yang 
sudah pernah melakukan sumpah palsu atau dicambuk karena putusan 

hukum (hudud) atau diragukan loyalitas dan kedekatannya (dengan Islam). 
Yang mengetahui rahasia-rahasia manusia hanyalah Allah. Allah akan tetap 
menutupi putusan-putusan hukum hingga ada bukti-bukti atau sumpah 

(yang akan memperjelas duduk perkara yang terjadi). 

        Jika kamu menghadapi masalah yang hukumnya tidak disinggung 
secara eksplisit dalam al-Qur'an atau sunnah, maka gunakanlah akal yang 

dianugerahkan kepadamu dengan cara mengqiyaskan masalah-masalah 
tersebut. Ketahuilah dengan baik contoh-contoh kasus (yang hukumnya 
disebutkan secara eksplisit dalam al-Qur'an) kemudian ambillah keputusan 

yang sekiranya kamu yakin bahwa keputusan tersebut adalah keputusan 
yang lebih dicintai Allah dan lebih dekat dengan kebenaran. Jauhilah sikap 

marah, bingung, menyakiti orang lain, dan mempersulit permasalahan ketika 
terjadi sengketa. Putusan hukum yang tepat, mengenai sasaran kebenaran, 
akan mendapatkan pahala dari Allah, dan akan selalu dikenang. 

Barangsiapa dalam melakukan kebenaran didasari dengan niat yang ikhlas, 
maka dia akan merasa cukup hanya Allah-lah (yang akan melindungi dan 
menolongnya dalam masalah-masalah) yang menyangkut dirinya dan orang 

lain. Barangsiapa mangada-ada maka Allah akan mencelanya. 
Sesungguhnya Allah tidak akan menerima amal seorang hamba kecuali amal 

yang didasari dengan keikhlasan. Bagaimanakah pendapatmu mengenai 
pahala-pahala Allah baik berupa rezeki yang kamu dapat di dunia dan 
rahmat-rahmat-Nya yang masih tersembunyi".27 

Kedua surah tersebut dengan jelas mencerminkan pola pikir Umar 

dalam melakukan ijtihad hukum. Di satu sisi, Umar berpegang teguh pada 
nash-nash yang tersedia, tetapi di sisi lain, beliau juga menjadikan prinsip 

kemaslahatan sebagai elemen krusial dalam menetapkan hukum. Untuk 
lebih memahami penerapan teori yang tercermin dalam kedua surah ini, 
diperlukan kajian langsung terhadap praktik ijtihad Umar. Oleh karena itu, 

penulis menyajikan beberapa contoh di bawah ini: 

1. Penghentian Pembayaran Zakat untuk Mualaf 

Pencabutan pembayaran zakat bagi para mualaf pada masa 
pemerintahan Umar tampaknya bertentangan dengan ketentuan Surah al-

Taubah ayat 60. Namun, menurut Umar, setelah perkembangan Islam yang 
pesat melalui berbagai prinsip Islam, posisi umat Islam sudah kuat dan tidak 
lagi membutuhkan pendekatan persuasif kepada mereka yang sebelumnya 

lemah imannya. Oleh karena itu, Umar menganggap kategori mualaf tidak 

 
27 Ibid., hlm.602. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

133 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah   

 
 

relevan pada masa itu. Saiful Bahri, dalam karyanya, Ijtihad Umar al-Faruq 
(2004), menjelaskan bahwa penghapusan pembayaran zakat bagi para 

mualaf bukan berarti menolak teks Al-Qur'an, melainkan karena keadaan 
mereka telah berubah dan mereka tidak lagi termasuk dalam kategori 

tersebut. 

2. Penangguhan Hukuman Potong Tangan Saat Masa Kelaparan 

Umar menghormati ketentuan potong tangan bagi pencuri 
sebagaimana tercantum dalam Surat al-Mā’idah ayat 38, tetapi memberikan 
pengecualian untuk kasus-kasus yang terjadi pada tahun Ma’idah (masa 

kelaparan). Umar menafsirkan ayat tersebut dan mempertimbangkan faktor-
faktor yang menyebabkan pencurian tersebut. Jika pencurian terjadi karena 

keadaan darurat, hukuman potong tangan tidak akan dijatuhkan. 
Pendekatan ini sejalan dengan prinsip kemaslahatan umum, tujuan hukum 
Islam. Perbuatan Umar bukan tanpa dalil, karena syariat sendiri 

membolehkan tindakan darurat seperti memakan bangkai dalam keadaan 
tertentu. Oleh karena itu, penerapan ayat ini tidak kaku, melainkan 
mempertimbangkan konteksnya.28 

3. Larangan Menikahi Wanita Ahli Kitab 

Pada prinsipnya, Umar mengakui kebolehan menikahi wanita Ahli 
Kitab, sebagaimana diatur dalam Syariat. Namun, dalam situasi tertentu, 
beliau melarang praktik tersebut, dengan alasan bahwa perempuan non-

Muslim dapat berdampak negatif terhadap kesejahteraan sosial dan 
psikologis pria Muslim. Langkah ini merupakan bentuk kehati-hatian (sadd 
al-dhari'ah) untuk menjaga stabilitas komunitas. Contoh ini menunjukkan 
bahwa Umar tidak menolak dalil, melainkan memahaminya secara 
kontekstual, dengan tetap mengutamakan kemaslahatan umum. 

Lebih lanjut, keadaan lain menunjukkan komitmen Umar terhadap 

dalil. Misalnya, beliau menolak hadis yang diriwayatkan oleh Fatimah binti 
Qays tentang tidak adanya hak nafkah dan tempat tinggal bagi perempuan 

yang telah diceraikan. Umar berpendapat bahwa ketentuan ini bertentangan 
dengan ayat umum Al-Qur'an, Surah al-Talaq ayat 6. Namun, Umar tidak 
menuduh Fatimah berbohong, melainkan berpegang pada argumen yang 

lebih kuat dan lebih komprehensif. 

          Dari penjelasan sebelumnya, dapat dipahami bahwa Umar bin 
Khattab, dalam mengambil keputusan sosial, tidak semata-mata mengambil 

keputusan hukum. Sebaliknya, beliau terlebih dahulu mengkaji kasus-kasus 
serupa yang pernah terjadi pada masa Nabi dan mempertimbangkan 
bagaimana beliau menyelesaikannya berdasarkan situasi dan kondisi saat 

itu. Oleh karena itu, ketika Umar menggunakan ayat-ayat syariat sebagai 
dasar hukum, beliau selalu mempertimbangkan konteks dan kondisi 

masyarakat pada saat ayat-ayat tersebut diturunkan, memastikan bahwa 

 
28 Ibid., hlm.602-603. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

134 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah   

 
 

keputusannya benar-benar selaras dengan semangat Sunnah. Secara umum, 
Umar juga menggunakan metode ijtihad berdasarkan analogi (qiyās). Metode 

ini melibatkan pengumpulan kasus-kasus dengan dasar hukum yang jelas 
dan kemudian mengasumsikan bahwa kasus-kasus tersebut memiliki 

unsur-unsur kausalitas hukum ('illat) yang sama dengan masalah baru yang 
akan diselesaikan, sehingga memungkinkan untuk menarik analogi dan 
mengambil keputusan hukum.29 

E. Analisis Perbandingan Ijtihad Khalifah Umar Bin Khattab Dalam 
Perspektif Pemikiran Hukum Progresif  

Sebagaimana telah dijelaskan sebelumnya, ijtihad Umar bin al-Khattab 
sangat menekankan aspek kemaslahatan. Dalam konteks ini, dapat 

dikatakan bahwa ijtihad Umar sejalan dengan gagasan hukum progresif yang 
berlandaskan prinsip "hukum untuk kemanusiaan". Keduanya menekankan 

bahwa hukum harus diarahkan untuk memenuhi kebutuhan manusia dan 
memberikan kemaslahatan. Nilai-nilai sosio-historis juga menjadi dasar 
pemahaman dan penyelesaian permasalahan hukum. Dengan demikian, baik 

ijtihad Umar maupun konsep hukum progresif sama-sama berupaya 
mencapai keadilan, kemaslahatan, dan kepastian hukum bagi para pencari 
keadilan. 

Kesamaan lainnya terletak pada sikap mereka terhadap status quo. Baik 

Umar maupun hukum progresif menolak penangguhan hukum dan 
menyerukan reformasi untuk mencerminkan kebutuhan masyarakat yang 

dinamis. Namun, hukum lama dapat dipertahankan selama masih relevan 
dengan perkembangan dan kondisi sosial terkini. 

Terkait posisi perilaku manusia dalam sistem hukum, ijtihad Umar dan 
paradigma hukum progresif menempatkan manusia sebagai faktor krusial 

dalam penerapan dan penafsiran hukum. Artinya, pembahasan hukum tidak 
semata-mata membahas teks atau aturan, tetapi juga mempertimbangkan 

kondisi manusia sebagai subjek hukum. Namun, terdapat perbedaan 
mendasar terkait standar kesejahteraan dan mekanisme pencapaiannya. 
Dalam ijtihad Umar, kesejahteraan tetap dikonstruksi dalam kerangka teks-

teks syariat. Meskipun Umar menafsirkan teks-teks tersebut secara 
kontekstual, beliau tetap berpijak pada Al-Qur'an, hadis, dan praktik-praktik 
generasi saleh sebelumnya. Beliau meyakini bahwa teks-teks tersebut 

fleksibel dan dapat diterapkan lintas ruang dan waktu selama penafsirannya 
tetap berada dalam prinsip-prinsip syariat. Oleh karena itu, kesejahteraan, 

dari perspektif Umar, didasarkan pada sumber-sumber hukum Islam.30 

Sebaliknya, hukum progresif memberikan kebebasan yang lebih besar 
bagi para penafsir hukum. Ketentuan hukum dapat dipahami dan 
dikembangkan, meskipun melampaui batas-batas norma tertulis, selama 

ditujukan untuk kesejahteraan umat manusia. Dengan demikian, teks 

 
29 Ibid., hlm.603. 
30 Ibid., hlm.603-604. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

135 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah   

 
 

hukum diposisikan di bawah otoritas penafsir, dan pertimbangan 
kesejahteraan bersifat subjektif dan didasarkan pada kebutuhan manusia 

sebagai objek hukum. 

Dalam praktiknya, kedua pendekatan tersebut kemungkinan 
menghasilkan keputusan yang berbeda terkait isu hukum yang sama. 

Contohnya adalah keputusan Umar tentang larangan menikahi perempuan 
Ahli Kitab. Umar tidak menolak nash-nash yang mengizinkan pernikahan 
semacam itu, tetapi pada saat itu ia mempertimbangkan kondisi sosial, 

prioritas kemaslahatan umum, dan stabilitas agama. Oleh karena itu, ia 
memilih untuk melarang praktik tersebut sebagai tindakan pencegahan 
(sadd al-dharī‘ah).  

Namun, jika isu yang sama dianalisis dari perspektif hukum progresif, 
hasilnya kemungkinan akan berbeda. Paradigma hukum progresif 
memandang larangan tersebut sebagai pembatasan hak seseorang untuk 

menikah, yang dianggap tidak konsisten dengan prinsip kemaslahatan 
umum menurut pendekatan tersebut. Hal ini menunjukkan bahwa kedua 

model tersebut memiliki konstruk yang berbeda dalam memahami konsep 
kemaslahatan umum. 

Berdasarkan uraian ini, dapat disimpulkan bahwa meskipun ijtihad 
Umar bin Khattab dan hukum progresif memiliki sejumlah kesamaan dalam 

karakteristik dan orientasi, keduanya tetap memiliki perbedaan mendasar. 
Perbedaan-perbedaan ini terletak pada definisi kepentingan umum dan 

mekanisme untuk mencapainya, yang berdampak pada hasil hukum dalam 
praktik. 

Diketahui bahwa Umar bin Khattab, sebagai seorang khalifah, memiliki 
karakter yang teguh dan komitmen yang kuat terhadap prinsip keadilan 

dalam penegakan hukum. Beliau dikenal sebagai pemimpin yang berani dan 
bijaksana dalam menerapkan ketentuan hukum Al-Qur'an untuk 
menyelesaikan permasalahan masyarakat dengan fokus pada kemaslahatan 

umum. Sekilas, beberapa keputusan atau ijtihad Umar tampak berbeda atau 
bahkan bertentangan dengan ketentuan yang terdapat dalam Al-Qur'an dan 

Hadits. Beberapa contoh keputusan tersebut antara lain: 

1. Pada masa Nabi Muhammad (saw) dan Khalifah Abu Bakar, mengucapkan 
tiga talak sekaligus masih dianggap sebagai talak tunggal. Namun, Umar 
menetapkan bahwa talak tidak dapat diucapkan sekaligus, melainkan 

bertahap. 

2. Dalam Surat At-Taubah ayat 60, orang-orang yang masuk Islam termasuk 
di antara penerima zakat. Namun, pada masa pemerintahannya, Umar 

menghentikan penyaluran zakat kepada kelompok ini. 3. Surat Al-Maidah 
ayat 38 menyebutkan bahwa pencuri dikenakan hukuman potong tangan, 
tetapi Umar menunda pelaksanaan hukuman ini dalam situasi tertentu. 

4. Umar juga melarang laki-laki Muslim menikahi perempuan dari kalangan 

Ahli Kitab, meskipun QS. Al-Maidah ayat 5 mengizinkannya. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

136 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah   

 
 

a. Mengenai Talak Tiga Kali 

Umar menetapkan bahwa talak tiga kali yang diucapkan sekaligus 
dianggap sebagai talak sempurna, artinya pasangan tersebut tidak dapat 

rujuk kembali kecuali melalui prosedur hukum yang telah ditetapkan, 
yaitu mantan istri menikah lagi dengan laki-laki lain, kemudian 

menceraikannya, dan masa iddah berakhir. Kebijakan ini diterapkan 
karena pada masa itu, banyak laki-laki yang dengan mudah mengucapkan 
talak tiga kali lalu menikahi perempuan lain. Keputusan ini bertujuan 

untuk melindungi perempuan dari penyalahgunaan hak talak oleh laki-
laki. Dengan demikian, kebijakan Umar dimaksudkan untuk mendorong 
laki-laki agar berhati-hati dalam mengucapkan talak dan tidak 

menggunakannya secara sembarangan. Secara hukum dan sosial, 
kebijakan ini dapat dianggap tepat, karena menghormati hak talak bagi 

laki-laki sekaligus melindungi hak-hak perempuan. 

b. Mengenai Penghentian Zakat bagi Mualaf 

Meskipun Al-Qur'an menetapkan mualaf sebagai salah satu golongan 
penerima zakat, Umar menghentikan penyaluran zakat kepada mereka. 

Pertimbangan Umar didasarkan pada komunitas Muslim yang kuat pada 
masa itu, yang tidak lagi memerlukan strategi pendekatan khusus melalui 
penyaluran zakat kepada mualaf. Dengan demikian, pemberian zakat 

kepada kelompok ini dianggap tidak lagi mendesak dan relevan dengan 
keadaan umat Islam saat itu.31 

F. Perubahan Sosial Dan Pengaruh Ijtihad Umar Bin Khattab Terhadap 
Pemikiran Hukum Islam 

Perubahan sosial pada hakikatnya merupakan transformasi 
fundamental dalam pola, struktur, dan perilaku budaya suatu masyarakat 
dari waktu ke waktu. Dengan kata lain, perubahan sosial adalah proses yang 

mengubah suatu masyarakat dari keadaan sebelumnya. Senada dengan itu, 
Kingsley Davis menyatakan bahwa perubahan sosial adalah perubahan yang 
terjadi pada struktur dan fungsi masyarakat. 

Menurut La Belle, sebagaimana dikutip Roibin, struktur dan perilaku 

sosial dipengaruhi oleh tiga elemen budaya yang saling terkait: ideologi, 
teknologi, dan organisasi sosial. Ideologi berfungsi sebagai fondasi penentu 

tindakan sosial, teknologi berfungsi sebagai instrumen dalam 
mengembangkan aktivitas sosial, sementara organisasi sosial berfungsi 
sebagai wadah yang menghubungkan aktor dengan masyarakat luas. Dalam 

teori sosial, hubungan antara aktor dan struktur masyarakat ini 
dikembangkan lebih lanjut oleh Giddens melalui teori strukturasi. Menurut 

Giddens, “setiap penelitian di ranah sosial dan sejarah pasti berkaitan 
dengan hubungan antara tindakan (agen) dan struktur, tetapi ini tidak 
berarti bahwa struktur sepenuhnya menentukan tindakan, atau sebaliknya”. 

 
31 Ibid., hlm.605. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

137 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah   

 
 

Bernstein menambahkan bahwa inti dari teori ini adalah menjelaskan 
hubungan dialektis dan resiprokal antara agen dan struktur masyarakat.32 

Berdasarkan teori ini, dapat dipahami bahwa hubungan antara 

masyarakat dan para pelakunya saling memengaruhi. Proses ini tidak hanya 
terjadi di ranah sosial, tetapi juga meluas ke bidang lain, termasuk hukum. 

Bukti empiris menunjukkan bahwa perkembangan hukum seringkali 
mengikuti dinamika masyarakat, dengan tujuan mewujudkan kepentingan 
publik. Oleh karena itu, perubahan hukum merupakan hal yang wajar ketika 

kondisi sosial dan zaman berubah. 

Penelaahan lebih mendalam terhadap sejarah perkembangan pemikiran 
hukum Islam menunjukkan keragaman yang signifikan, baik pada tataran 

teori dasar maupun aspek-aspek yang lebih teknis dan spesifik. Keragaman 
ini merupakan bukti bahwa hukum Islam telah berkembang secara dinamis 
sepanjang sejarah. Sebagaimana dijelaskan Mahmashani, perkembangan 

kebutuhan masyarakat dan opini publik seringkali melampaui evolusi 
hukum itu sendiri. 

Seiring tuntutan masyarakat akan hukum yang semakin berkembang 

untuk menjawab kebutuhan baru yang muncul akibat perubahan situasi dan 
zaman, serta hukum yang selaras dengan realitas sosial, proses adaptasi dan 
perubahan pun terjadi dalam hukum. Fenomena ini telah memunculkan 

beragam perspektif dari para ulama hukum Islam. Ahmad Minhaji 
menjelaskan bahwa mayoritas umat Islam berada di antara dua ekstrem: teks 
wahyu yang tetap dan realitas sosial yang terus berubah. Keduanya tampak 

sangat terpisah, namun secara historis keduanya berinteraksi dan tidak 
berdiri sendiri. 

Umat Islam senantiasa berupaya memahami pesan-pesan ilahi agar 

dapat diterapkan untuk mengatasi permasalahan masyarakat yang dinamis. 
Namun, proses pemahaman ini seringkali menghasilkan metode dan praktik 
penerapan hukum yang berbeda. Idealnya, pemisahan yang tajam antara 

wahyu dan realitas sosial dari perspektif Islam seharusnya tidak terjadi, 
karena keduanya secara alamiah mengalami dialog, adaptasi, dan integrasi, 

asalkan tetap dalam batas-batas proporsional.33 

Dalam konteks perkembangan hukum Islam, setelah sekian lama umat 
Islam berada dalam kondisi pemikiran abad pertengahan yang cenderung 
statis dan konservatif, di era modern, para ulama hukum Islam mulai 

menyadari bahwa perubahan melalui pembaruan (islāh) dan pembaharuan 
(tajdīd) merupakan keniscayaan yang tak dapat ditunda lagi. 

Lebih lanjut, jika menilik praktik hukum Islam pada masa Khulafaur 

Rasyidūn periode yang dekat dengan masa Nabi pemikiran para sahabat 
menunjukkan dinamika yang progresif. Hal ini terjadi karena perubahan 

 
32 Ibid., hlm.605-606. 
 
33 Ibid., hlm.606. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

138 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah   

 
 

kondisi masyarakat dan perluasan wilayah Islam yang terjadi sangat cepat, 
sehingga memerlukan penyesuaian agar kehidupan masyarakat tetap selaras 

dengan tuntunan syariat. 

G. Relevansi Konsep Keadilan Umar Bin Khattab Dalam Konteks Modern. 

Konsep keadilan yang diterapkan oleh Umar bin Khattab, salah satu 
khalifah terbesar dalam sejarah Islam, tetap relevan dalam konteks 

masyarakat modern. Beberapa relevansinya dapat dilihat dari aspek-aspek 
berikut: 

1. Persamaan di Hadapan Hukum 

Umar menjunjung tinggi prinsip bahwa semua orang memiliki kedudukan 
yang sama di hadapan hukum, tanpa memandang status, kedudukan, 

atau kekayaan. Prinsip ini sejalan dengan sistem hukum modern, yang 
menuntut perlakuan yang adil dan non-diskriminatif bagi semua warga 

negara. 

2. Perlindungan Hak Asasi Manusia Individu 

Konsep keadilan Umar juga mencakup penghormatan terhadap hak-hak 
individu, termasuk hak milik dan kebebasan beragama. Hal ini sejalan 

dengan nilai-nilai universal hak asasi manusia yang mendasari tatanan 
hukum dan sosial kontemporer. 

3. Transparansi dan Akuntabilitas Kepemimpinan 

Umar bin Khattab dikenal karena praktik pemerintahannya yang terbuka 
dan pengawasan yang ketat terhadap pejabat negara. Nilai-nilai ini sangat 

relevan di era modern, di mana masyarakat menuntut transparansi dan 
akuntabilitas yang tinggi dari pemerintah dan lembaga publik. 

 4. Keadilan Sosial dan Kesetaraan Ekonomi 

Umar menerapkan kebijakan distribusi kekayaan untuk mengurangi 

ketimpangan sosial. Prinsip ini masih dibutuhkan hingga saat ini sebagai 
dasar perumusan kebijakan untuk mengatasi kemiskinan dan 
ketimpangan ekonomi. 

Meskipun gagasan Umar bin Khattab tentang keadilan dapat 

menginspirasi sistem hukum dan pemerintahan modern, penting untuk 
diingat bahwa perubahan zaman membawa konteks sosial, budaya, dan 

politik yang berbeda. Oleh karena itu, penerapan gagasan-gagasan ini 
memerlukan penyesuaian agar tetap relevan dengan kebutuhan dan nilai-
nilai masyarakat kontemporer.s 

Kesimpulan 

Kajian ini menemukan pemahaman yang lebih luas tentang karakter 

istinbāth hukum yang dijalankan oleh Umar bin Khattab. Alih-alih hanya 
mengulang teks klasik, Umar menunjukkan bagaimana keputusan hukum 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

139 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah   

 
 

dapat dibentuk melalui sensitivitas terhadap perubahan kondisi sosial dan 
urgensi kemaslahatan masyarakat. Melalui contoh-contoh konkret, seperti 

penghentian distribusi zakat bagi golongan mualaf dalam kondisi tertentu 
dan penangguhan pelaksanaan hukuman potong tangan saat terjadi 

kelaparan, tampak jelas bahwa dasar keputusan beliau tidak semata 
literalitas teks, tetapi pembacaan kontekstual yang matang terhadap realitas 
masyarakat. 

Temuan kajian ini membawa kebaruan konseptual yang signifikan: 

pola ijtihad Umar memiliki struktur metodologis yang koheren dengan apa 
yang kemudian dikembangkan dalam literatur hukum progresif 
kontemporer. Ia menggunakan prinsip kemaslahatan sebagai landasan 

utama dalam menilai kapan norma dapat diterapkan, ditunda, atau bahkan 

direvisi, sambil tetap berpegang kuat pada maqāṣ id al-syarī‘ah. Ini 
menunjukan bahwa terdapat dimensi adaptatif dalam tradisi hukum Islam 

yang bersifat inheren, namun seringkali kurang mendapat perhatian dalam 
kajian klasik maupun modern. Penelitian ini memperluas wacana tentang 

ijtihad historis dengan menempatkan praktik Umar bukan sebagai 
pengecualian, tetapi sebagai cerminan suatu sistem penalaran hukum yang 
dinamis. 

Selain memberikan kontribusi terhadap pemahaman normatif tentang 

implementasi hukum Islam pada masa Khulafaur Rasyidin, artikel ini juga 
menemukan dimensi kelembagaan yang cukup penting namun kurang 
diperhatikan sebelumnya. Kebijakan Umar tidak hanya berbasis pada 

keputusan individual, tetapi juga mendorong pembentukan mekanisme 
administratif yang terstruktur: pemisahan fungsi yudikatif dan administratif, 

sistem remunerasi bagi pejabat negara, serta pengawasan terhadap 
implementasi keputusan di daerah-daerah. Aspek kelembagaan ini 
menunjukkan bahwa transformasi hukum pada masa tersebut tidak berhenti 

pada level aturan normatif, tetapi terinternalisasi dalam praktik 
pemerintahan yang berkelanjutan. Temuan ini membuka ruang bagi 

pemikiran bahwa sejarah hukum Islam tidak hanya berbicara tentang norma, 
tetapi juga tentang evolusi struktur kelembagaan yang memungkinkan 
norma itu berfungsi dalam konteks sosial nyata. 

Merujuk pada temuan-temuan tersebut, penelitian ini menganjurkan 

eksplorasi lebih lanjut yang bersifat interdisipliner dan komparatif. Studi-
studi sosiologis dan filsafat hukum Islam dapat memperkaya pemahaman 

terhadap logika internal dari ijtihad yang adaptif, sementara pendekatan 

maqāṣ id al-syarī‘ah yang lebih operasional berpotensi menjembatani teori 
dan praktik dalam konteks kontemporer. Kajian komparatif dengan tokoh-
tokoh hukum Islam lain juga akan semakin memperjelas variasi pendekatan 

hukum tradisional yang relevan dengan tantangan modern. Secara 
keseluruhan, penelitian ini tidak hanya menghadirkan narasi historis, tetapi 

juga meletakkan dasar pemikiran bagi pembaruan ilmu hukum Islam yang 
tetap berakar pada sumber syariat sekaligus responsif terhadap dinamika 
sosial. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


 

140 | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah   

 
 

 

Daftar Pustaka 

Abu Ja‘far. Tarikh at-Thabari. Kairo: Daar Maarif, 1963. 

Ashraf Lahore, Muhammad. terjemahan Karsidjo Djojosuwarno, Umar yang Agung ( Bandung: 
Penerbit Pustaka, 1981) 

Ash-Shalabi, A. M. Biografi Umar bin Khattab. (Ali Akbar S. & Isa Anshari, Ed.). Solo & Beirut: 
Ummul Qura, 2017 

As-Suyuti, Sejarah Khulafaur Rasyidin (Jakarta: Lintas Pustaka, 2003) 
Auda, Jasser. Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (London: The 

International Institute of Islamic Thought, 2008), h. 45–48. 
Badrin Yatim, Sejarah Peradaban Islam (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 
Bastoni Hepi, Andi. Sejarah Para Khalifah (Jakarta: Pustaka al- Kautsar, 2008) 

Fadel, Mohammad. “Public Reason as a Strategy for Principled Reconciliation: The Case of Islamic 
Law and International Human Rights Law,” Chicago Journal of International Law 8, no. 1 
(2007): 1–20. 

Hallaq, Wael B. An Introduction to Islamic Law (Cambridge: Cambridge University Press, 2009), h. 
18–21.  

Hallaq, Wael B. The Origins and Evolution of Islamic Law (Cambridge: Cambridge University Press, 
2005), h. 66–72. 

Husain Haikal, Muhammad. Umar Bin Khattab (Jakarta: Litera Antar Nusa, 2002) 
Ibn Atsir. Al-Kamil fi at-Tarikh. Beirut: Daar Ashwar, 1965. 
Ibnu Katsir. Al-Bidayah wan Nihayah: Masa Khulafa’ur Rasyidin. (Abu Ihsan al-Atsari, Trans.). 

Jakarta: Darul Haq, 2004. 

Kamali, Mohammad Hashim. “Umar ibn al-Khattab’s Legal Thought and the Question of 
Maslahah,” Islamic Studies 35, no. 2 (1996): 115–132. 

Meliani, M., Fatmawati, F., & Sultan,. “Penerapan prinsip keadilan dalam hukum Islam: Analisis 
konsep ijtihad Khalifah Umar bin Khattab”. Madani: Jurnal Ilmiah Multidisipline, Vol. 1 no. 
10, ( Makassar,2023),hlm 600. 

Wahyu Ilaihi & Harjani Hefni, Pengantar Sejarah Dakwah (Jakarta: Kencana, 2007) 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah

