
 

102  | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.2, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah  

 

MODEL KEPEMIMPINAN PADA MASA KHALIFAH UMAR BIN 

KHATTAB 

 
Abdi Syahputra Ritonga 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 

Email: abdi0206232089@uinsu.ac.id 

 

Aidilio Rafles Tanjung 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 

Email: aidilio0206232097@uinsu.ac.id 

 

Muhammad Alfiansyah 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 

Email: muhammad0206232083@uinsu.ac.id 
 

Figo Gustiawan 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 

Email: figo0206232082@uinsu.ac.id  

 

Muhammad Lutfi Zaki 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara 

Email: muhammad0206232095@uinsu.ac.id 

 

 
 

Abtract: This article examines the leadership model of Caliph Umar ibn al-Khattab as 

a formative period in the development of Islamic governance. His leadership was 

marked by rapid territorial expansion, administrative consolidation, and the 
institutionalization of justice-oriented governance. This study aims to analyze the core 

principles underlying Umar’s leadership and the administrative reforms he 

implemented to ensure political stability and social welfare. Using a qualitative library-

based method with a historical-analytical approach, the study draws on classical 

Islamic sources and contemporary scholarly literature. 

The findings indicate that Umar ibn al-Khattab’s leadership was grounded in justice, 

consultative decision-making (shūrā), accountability, and moral integrity. His reforms 

included the establishment of an organized provincial administration, judicial 

independence, financial management through the Bayt al-Māl, and the 

standardization of the Hijri calendar. This article argues that Umar’s leadership 

represents an early model of adaptive and ethical governance that integrates normative 
Islamic principles with pragmatic state administration. The study contributes to 

contemporary discourse by highlighting the continued relevance of Umar’s leadership 

model for modern public governance and leadership ethics. 

 

Keywords: leadership, Politic, Umar bin Khattab 

El b a y y i n a h: 
Jurnal Hukum, Sosial dan Humaniora 

  
Vol. 01. No. 02, 2025 
E-ISSN: xxxx – xxxx 

http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah   

Received:    Accepted:    

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah
http://journal.tabayanu.com/index.php/bayyinah


Abdi Syahputra Ritonga,dkk, Model Kepemimpinan Islam Pada Masa Khalifah Umar Bin Khattab 

 

103 | | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah   

Pendahuluan  
 

Umar bin Khattab, seorang sahabat terkemuka Rasulullah Muhammad 

SAW, Ia sebagai khalifah kedua setelah wafatnya Nabi. Masa kepemimpinannya 

selama sepuluh tahun merupakan periode krusial dalam perkembangan sejarah 

Islam, ditandai dengan transformasi signifikan dalam berbagai aspek kehidupan 

umat Muslim. Di bawah kepemimpinan Umar bin Khattab, wilayah kekuasaan 

Islam meluas secara dramatis, stabilitas politik berhasil diwujudkan, dan 

fondasi sistem administrasi yang kokoh mulai dipelembagakan. 

Keberhasilan kepemimpinan Umar tidak hanya terbatas pada peluasan 

wilayah saja , namun juga mencakup kemajuan yang pesat dalam bidang 

agama, pendidikan, budaya, sosial-budaya, dan juga politik. Sosok Umar 

dikenal sebagai pemimpin yang memiliki kombinasi yang unik antara 

keberanian, kebijaksanaan, etos kerja yang tinggi, ketegasan dalam prinsip, 

serta kelembutan hati terhadap rakyatnya. Keberhasilannya memimpin umat 

Islam pada masa itu menjadi bukti nyata akan kehandalannya dalam bidang 

kepemimpinan dan ketatanegaraan.1 

Salah satu ciri khas kepemimpinan Umar adalah kemampuannya dalam 

mengambil kebijakan-kebijakan inovatif yang bahkan melampaui pemikiran 

para sahabat pada masanya. Kebijakan-kebijakan ini kemudian membentuk 

sistem ketatanegaraan yang efektif dan berhasil menjalankan amanat umat 

dalam mengelola pemerintahan. Oleh karena itu, studi mengenai model 

kepemimpinan Islam yang diterapkan pada masa Khalifah Umar bin Khattab 

menjadi penting untuk memahami prinsip-prinsip tata kelola pemerintahan 

yang efektif dan berlandaskan nilai-nilai Islam, serta relevansinya bagi konteks 

kepemimpinan di masa kini.2 

Penelitian kami ini merujuk pada beberapa kajian terdahulu yang relevan. 

Misalnya, penelitian dari M. AL Qautsar Pratama dan Budi Sujati (2018) yang di 

dalam jurnalnya menjelaskan bahwa model kepemimpinan atau ketatanegaraan 

pada masa Khalifah Umar bin Khattab berhasil membawa masyarakat islam 

menuju keberhasilan dalam membangun pondasi keagamaan yang kuat dan 

stabilisasi politik. Meskipun banyaknya kebijakan-kebijakan baru yang di buat. 

Kemudian ada juga penelitian dari Virgia Annisa Almond (2024) yang 

dalam jurnalanya menyatakan di masa kepemimpinan khalifah Umar bin 

Khattab menekankan pada dua sistem yaitu, pertama sistem ekonomi ini 

mencakup pendirian bembaga Baitul mal, kepemilikan tanah, zakat, pajak, 

sedekah dari Non-Muslim, mata uang, klasifikasi dan alokasi pendapatan 

 
 1 Nasrulloh. Akhmad Roja Badrus Zaman. Peradaban Islam Pasca Nabi SAW. Jurnal 

Kajian Keislaman vol: 10 no. 3. 2022. Hal. 177-178 

 2 Muhammad Andri Buana. Peristiwa Peristiwa Penting Pada Masa Khalifah. Jurnal 

Kajian Islam Dan Sosial Keagamaan. Vol. 2 No. 1. 2024. Hal. 48 

 
 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


Abdi Syahputra Ritonga,dkk, Model Kepemimpinan Islam Pada Masa Khalifah Umar Bin Khattab 

 

104 | | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah   

negara. Kedua yaitu sistem ketatanegaraan yang mencakup perluasan wilayah, 

pembenahan birokrasi pemerintahan, peningkatan kesejahteraan rakyat, 

pembentukan militer, pengembangan demokrasi dan kebijakan kebijakan 

lainnya. 

Kemudian yang terahir ada karya ilmiah dari Wilanda Juliani Tami (2023) 

yang dalam karyanya menjelaskan bahwa Umar bin Khattab menata system 

pemerintahannya dengan memberikan keadilan dan kejujuran kepada 

Masyarakat serta meletakkan dasar-dasar negara yang mengutamakan sestem 

musyawarah atau demokratis, yang diman Umar bin Khattab beranggapan 

bahwa rakyat mempunyai hak atau campurtangan dalam pemerintahannya. 

Sesuai dengan hal-hal yang sudah kami jelaskan diatas, maka yang 

menjadi rumusan masalah ataupun pembahasan materi yang akan dibahas 

pada penelitian ini ialah mengenai, Bagaiman sistem ketatanegaraan yang ada 

pada masa khalifah Umar bin khattab dan apa saja kebijakan inovatif yang di 

keluarkan Umar bin khattab pada masa ke pemimpinannya?. Kemudian 

adapun tujuan penelitian ini adalah untuk mengetahuai sistem ketatanegaraan 

yang di bentuk Umar bin khattab pada masa pemerintahannya dan memahami 

kebijakan inovatif yang di buat oleh seorang khalifah Umar bin khattab  

 

METODE 

Metode yang kami lakukan dalam penulisa karya ilmiah ini yaitu meteode 

penelitian analisis Sejarah dan metode kualitatif deskriptif dengan pendekatan 

studi pustaka (library research). Fokus kami yaitu pada analisis data seperti 

dokumen sejarah, buku dan jurnal ilmiah, yang Dimana bertujuan untuk 

memberikan gambaran sistematis mengenai karakteristik kepemimpinan Umar 

bin Khattab 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Metode Pemerintahan Khalifah Umar bin Khattab 

Umar ibn al-Khattab, khalifah kedua setelah Abu Bakar As-Siddiq, 

dikenal sebagai pemimpin yang sangat berhasil. Selama sepuluh tahun enam 

bulan pemerintahannya, ia menciptakan stabilitas politik, menunjukkan 

keteguhan prinsip, dan kecemerlangan dalam perencanaan. Ia juga berhasil 

membangun fondasi sistem ekonomi dan manajemen yang penting.3 

Di bawah kepemimpinannya, kekhalifahan Islam melakukan banyak 

ekspansi wilayah, meliputi Jazirah Arab, sebagian wilayah Romawi (seperti 

Suriah, Palestina, dan Mesir), serta seluruh Kerajaan Persia termasuk Irak. 

Penaklukan ini diatur dengan sistematis. Umar juga terkenal karena 

menegakkan keadilan di seluruh wilayah dan terhadap semua orang, 

melakukan koreksi terhadap pejabat, dan memperluas praktik musyawarah. 

 
 3 Rohadi. Muhammad Fitriyadi. Pada Masa Khalifah Umar Bin Khatab : Kemajuan Islam 

Sebagai Kekuatan Politik. Vol. 1 No. 1. 2024. Hal. 122 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


Abdi Syahputra Ritonga,dkk, Model Kepemimpinan Islam Pada Masa Khalifah Umar Bin Khattab 

 

105 | | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah   

Keberhasilan ini membuat bangsa Barat menjulukinya The Saint Paul of Islam.4 

Ada beberapa Riwayat dijelaskan saat menjabat sebagai khalifah Umar 

menjalankan pemerintahannya melalui berbagai metode yang Dimana metode 

itu sebagai berikut: 

1. Umar bin Khattab menganggap jabatan khalifah sebagai sebuah ujian, 

di mana ia harus mempertanggungjawabkan setiap tindakannya. Bagi 

Khulafaur-Rasyidin, kekuasaan adalah sebuah kewajiban, amanah yang 

harus dijaga, dan cobaan, bukan sekadar status, kehormatan, atau 

bentuk superioritas. 

2. Pengangkatan Umar bin Khattab sebagai khalifah menuntutnya untuk 

segera melaksanakan tugas-tugas kenegaraan. Ia harus menunjuk 

gubernur yang cakap dan dapat dipercaya untuk memimpin rakyat di 

berbagai wilayah. Namun, Umar merasa itu saja belum cukup untuk 

melepaskan tanggung jawabnya di hadapan Allah. Oleh karena itu, ia 

juga aktif mengawasi para pembantu dan gubernurnya. Jika ada yang 

bekerja dengan baik, ia akan memberikan penghargaan tambahan. 

Sebaliknya, jika ada yang lalai dalam tugasnya, ia akan memberikan 

sanksi atau mencopot jabatannya. Penjelasan lebih lanjut mengenai hal 

ini akan dibahas penulis saat mengulas tentang lembaga gubernur dan 

kontribusi pemikiran Umar dalam pengembangannya.5 

3. Umar bin Khattab beranggapan bahwa sebagai pemimpin akan 

mengganti sikap kerasnya yang dikhawatirkan publik dengan sikap yang 

lebih lembut dan penuh kasih sayang. Ia berjanji akan menegakkan 

keadilan bagi semua orang. Siapa pun yang melakukan kezaliman dan 

melampaui batas, ia hanya akan mendapatkan kehinaan. "Saya tidak 

akan membiarkan ada orang yang menzalimi dan melampaui batas 

terhadap orang lain, kecuali saya akan merendahkan mereka," kata 

Umar. Sebaliknya, bagi siapa pun yang berjalan di jalan yang benar, 

menjalankan ajaran agama dengan baik, dan menjauhi hal-hal yang 

buruk, ia akan mendapatkan kasih sayang. "Saya akan menunjukkan 

kebaikan kepada orang yang menjauhi hal-hal yang tidak baik," kata 

Umar dalam pidato perdananya. Keadilan Umar akan terlihat jelas dari 

kebijakan dan perhatiannya terhadap lembaga peradilan serta 

pengembangannya, memastikan keadilan benar-benar merata di seluruh 

wilayah pemerintahannya. 

 
4  Sehan Rifky. Masduki Duryat. Savitri Tungga Saddami. Manajemen Kepemimpinan 

Kebijakan Politik Umar Bin Khattab. Jurnal Keislaman. Vol. 6 No. 2. 2023. Hal. 314 

 5 Salmah Intan. Kekhalifaan Umar Ibn Khattab. Jurnal Rihlah. Vol. 5 No. 2. 2017. Hal. 

143 

 

 
 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


Abdi Syahputra Ritonga,dkk, Model Kepemimpinan Islam Pada Masa Khalifah Umar Bin Khattab 

 

106 | | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah   

4. Khalifah Umar bin Khattab secara langsung bertanggung jawab 

melindungi umat dan agama Islam dari serangan. Ia memperkuat 

pelabuhan dan mencegah ancaman musuh. Selain itu, ia memastikan 

bahwa prajurit yang bertugas di benteng pertahanan tidak diberi tugas 

melebihi kapasitas mereka. Ketika para prajurit pergi berperang, 

Khalifah dan para pejabatnya akan menjaga dan melindungi anak-anak 

serta keluarga prajurit tersebut. Umar berhasil mengembangkan 

institusi militer dengan sangat baik, menjadikannya kekuatan militer 

yang sangat tangguh dan tak tertandingi di dunia pada zamannya. 

5. Khalifah Umar bin Khattab berkomitmen penuh untuk memenuhi hak-

hak ekonomi rakyatnya. Ia berjanji akan mengelola dan 

mendistribusikan pendapatan dari pajak dan harta rampasan perang 

secara adil dan proporsional. Lebih jauh lagi, ia bertekad meningkatkan 

kemakmuran rakyat melalui kelanjutan jihad di jalan Allah, mendorong 

etos kerja keras di kalangan masyarakat, serta menata ulang sistem 

keuangan negara. Selama masa pemerintahannya, Umar memang 

berhasil mengembangkan sistem keuangan negara dan mengatur 

dengan baik sumber-sumber pendapatan serta pos-pos pengeluaran 

negara. 

6. Umar bin Khattab juga mengimbau rakyatnya untuk memenuhi 

tanggung jawab mereka, seperti memberikan masukan dan nasihat 

kepada khalifah, mendengarkan serta mematuhi perintahnya, 

menyerukan kebaikan dan mencegah kemungkaran, serta aktif 

mengawasi kondisi sosial di Masyarakat6 

7. Umar bin Khattab menyadari sepenuhnya bahwa ia hanya bisa 

menuntaskan semua tugas kenegaraannya dengan bertakwa kepada 

Allah, senantiasa melakukan instropeksi diri, dan selalu mengingat 

pertanggungjawaban di akhirat kelak. 

8. Ketika mengulas pernyataan Umar bin Khattab, "Bangsa Arab ibarat 

unta jinak yang patuh pada tuannya," Syaikh Abd Al-Wahhab An-Najjar 

menjelaskan bahwa "unta jinak" merujuk pada kelompok masyarakat 

yang taat dan patuh tanpa perlu paksaan atau hukuman, mereka 

mengikuti arahan dengan mudah. Ini adalah gambaran yang sangat 

tepat mengenai umat Islam di masa pemerintahan Umar: mereka selalu 

mendengarkan dan mematuhi perintah, serta langsung berhenti jika 

dilarang melakukan sesuatu. Tanggung jawab besar atas kondisi ini 

diemban oleh pemimpin mereka. Seorang pemimpin wajib membimbing 

rakyatnya dengan bijak, serta tidak membawa mereka pada bahaya atau 

kehancuran. Ia tidak boleh lalai dalam menjalankan tugas dan tanggung 

 
6  Iva Inayatul Ilahiyah. Muhammad Nur Salim. Karasteristik Kepemimpinan Khulafa Ar-

Rasyidin. Jurnal EL-Islam. Vol. 1 No. 1. 2019. Hal. 53 

 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


Abdi Syahputra Ritonga,dkk, Model Kepemimpinan Islam Pada Masa Khalifah Umar Bin Khattab 

 

107 | | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah   

jawabnya. Adapun "jalan" yang dimaksud Umar adalah jalan yang paling 

lurus dan benar. Umar terbukti menepati janji ini dalam 

kepemimpinannya. 

9. Hukum ilahi berlaku berbeda bagi orang yang bersikap keras dan kasar, 

dibandingkan dengan orang yang bersikap lemah lembut. Masyarakat 

cenderung akan menerima dan mendengarkan orang yang berperilaku 

lemah lembut. Sebaliknya, mereka akan menjauhi orang yang keras dan 

kasar, meskipun orang tersebut berniat baik dan ingin memberikan 

manfaat kepada mereka. Maka dari itu, setelah Umar diangkat menjadi 

khalifah, ia berdoa kepada Allah, "Ya Allah, aku adalah orang yang keras, 

maka jadikanlah aku orang yang lembut." Allah mengabulkan doanya 

ini. Hati Umar pun dipenuhi dengan kelembutan dan kasih sayang, yang 

menjadi bagian dari karakternya setelah ia memimpin. Publik 

sebelumnya tahu bahwa di masa Nabi dan Abu Bakar, Umar dikenal 

sebagai pribadi yang keras dan kasar. Namun, sejarah mencatat bahwa 

sejak memeluk Islam, dan terutama setelah menjadi khalifah, Umar 

telah berubah menjadi sosok yang murah hati, berjiwa besar, dan 

lembut. 

10. Proses baiat atau pengangkatan Khulafaur-Rasyidin oleh publik hanya 

melibatkan penduduk Madinah dan terbatas pada mereka saja. Mungkin 

ada juga kehadiran orang-orang Arab dari daerah pedalaman sekitar 

Madinah, atau mereka yang sedang berkunjung ke Madinah saat itu. 

Adapun penduduk wilayah (lainnya) mereka mengikuti Proses 

pembaiatan (pengangkatan) para Khulafaur-Rasyidin yang dilakukan 

secara publik hanya melibatkan penduduk Madinah, tidak termasuk 

wilayah lain. Meskipun mungkin ada beberapa orang Arab pedalaman 

atau pengunjung yang kebetulan berada di Madinah ikut serta, 

penduduk dari wilayah lain hanya menerima dan mengikuti keputusan 

yang dibuat di Madinah. Hal ini tidak mengurangi keabsahan 

pembaiatan tersebut, karena pada masa itu sangat tidak mungkin untuk 

mengumpulkan seluruh umat Muslim dari berbagai wilayah. 

Pemerintahan harus tetap berjalan, dan tidak mungkin menunda semua 

urusan publik. Semua penduduk di berbagai wilayah pada masa itu 

secara terang-terangan maupun tersembunyi telah mengukuhkan 

pembaiatan Abu Bakar, Umar, dan Utsman, sesuai dengan keputusan 

yang dibuat di Madinah. Jelaslah, cara pembaiatan publik di awal masa 

Islam ini merupakan pengalaman pionir dalam pengembangan negara 

dan lembaga pemerintahan. 

11. Salah satu kebijakan politik pertama yang diambil Khalifah Umar setelah 

menjabat adalah mengembalikan tawanan Perang Riddah kepada 

keluarga mereka. Umar menyatakan, "Saya tidak ingin praktik 

penawanan ini menjadi kebiasaan di kalangan bangsa Arab. Keputusan 

berani Umar ini menanamkan pemahaman di kalangan bangsa Arab 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


Abdi Syahputra Ritonga,dkk, Model Kepemimpinan Islam Pada Masa Khalifah Umar Bin Khattab 

 

108 | | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah   

bahwa semua sama di mata syariat Allah. Tidak ada suku yang lebih 

unggul dari suku lain kecuali berdasarkan kontribusi positif mereka 

dalam melayani Islam dan umat Muslim. Kebijakan ini kemudian 

dilanjutkan dengan sikap toleran terhadap para tawanan Perang Riddah 

yang telah bertobat dan bergabung dalam peperangan melawan musuh-

musuh Islam. Mereka telah membuktikan keberanian dan ketangguhan 

di medan perang, serta menunjukkan kesetiaan kepada negara. 

12. Jabatan kekhalifahan telah mengakar kuat dalam hati umat Islam, 

menjadi lambang persatuan dan kekuatan mereka. Peneliti yang 

mempelajari sejarah pemerintahan Khulafaur-Rasyidin akan 

menemukan potensi luar biasa serta kontribusi orisinal dari para 

sahabat yang mulia dalam membangun sistem ini. Mereka mendirikan 

sistem khilafah segera setelah wafatnya Rasulullah, sebuah proses yang 

kontras dengan Inggris yang membutuhkan waktu 25 tahun untuk 

berhasil menghancurkan sistem pemerintahan ini. 

13. Perbedaan Raja dan Khalifah menurut Umar dan Sahabat, Umar pernah 

mengungkapkan keraguannya, "Demi Allah, aku tidak tahu apakah aku 

ini seorang raja atau seorang khalifah? Jika aku seorang raja, itu adalah 

sesuatu yang besar. Seorang sahabat kemudian menjelaskan 

perbedaannya kepada Umar, "Khalifah adalah seseorang yang hanya 

mengambil harta dengan cara yang benar dan membelanjakannya di 

jalan yang benar pula, dan Anda adalah orang yang demikian. Sementara 

raja terkadang menindas rakyatnya, mengambil harta dari satu orang 

dan memberikannya kepada orang lain." Mendengar penjelasan itu, 

Umar terdiam.7 

 

Struktur Ketatanegaraan Pada Masa Khalifah Umar Bin Al-Khathab 

 Struktur ketatanegaran pada masa Khalifah Umar bin Khattab dapat 

kami sampaikan yaitu yang pertama  ada Khalifah yang di ikuti oleh Qadha dan 

Majelis Syura dibawahnya terdapat Sekretaris yang dibawah sekretarais ada Al-

Ahdats, Al-Nafi’ah, Al-Jun, Al-Kharaj, Bait Al-Mal seterusnya dibahwah ada 

kepala daerah dan hakim daerah yang terahir dikuti adanya rakyat yang dimana 

penjelasannya sebagai berikut: 

a. Khalifah berfungsi sebagai kepala negara  

b. Qadha‟ (Yudikatif) berfungsi sebagai lembaga peradilan. Di sini 

hakimhakim baik hakim yang di pusat maupun daerah diberi wewenang 

yang luas untuk menangani masalah-masalah yang berkaitan dengan 

sengketa harta atau hukum perdata. Sedangkan untuk masalah-masalah 

tindak pidana seperti Qishas atau Hadad Umar sendirilah yang 

menanganinya 

 
7 Ali Muhammad Ash-Shalabi, Biografi Umar Bin Al-Khathab.(Jakarta Timur: Pustaka Al-

Kautsar. 2013). H. 125-129 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


Abdi Syahputra Ritonga,dkk, Model Kepemimpinan Islam Pada Masa Khalifah Umar Bin Khattab 

 

109 | | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah   

c. Majelis syura’ berfungsi sebagai badan legislatif yang bertugas 

menetapkan kebijakan-kebijakan politik.  

d. Sekretaris berfungsi sebagai menjelaskan urusan-urusan penting.  

e. Al-Ahdats dalam istilah sekarang kita katakan sebagai lembaga kepolisian 

yang bertugas untuk menjaga keamanan dan ketertiban dalam 

masyarakat.  

f. Al-Nafi’ah yang bertugas untuk menangani masalah-masalah 

pembangunan fasilitas umum dan fasilitas sosial seperti gedung-gedung 

pemerintahan, irigasi dan rumah sakit.  

g. Al-Jund dapat dikatakan sebagai departemen pertahanan dan keamanan 

yang bertugas mengurusi dan mengorganisasi masalah ketentaraan.  

h. Al-Kharaj disebut dengan departemen perpajakan yang bertugas untuk 

mengelola perpajakan daerah-daerah yang dikuasai. 

i. Bait Al-Mal yaitu kantor perbendaharaan dan keuangan yang bertugas 

menempa mata uang dan menetapkan tahun Hijriyah sebagai 

penanggalan Islam. 8 

Dari penjelasan di atas, dapat disimpulkan bahwa Umar bin Khattab telah 

menerapkan konsep pemisahan kekuasaan, membagi tugas pemerintahan 

menjadi legislatif (melalui Majelis Syura'), yudikatif (peradilan), dan eksekutif 

(sebagai Khalifah sendiri). Kebijakan ini menunjukkan bahwa Umar adalah 

seorang negarawan dan administrator yang sangat bijaksana. Adanya 

pemisahan kekuasaan ini memungkinkan pemerintahan berjalan dengan efektif 

dan membawa manfaat besar bagi kemaslahatan umat Islam.9 

Pada masa pemerintahannya, Umar tidak hanya melanjutkan kebijakan-

kebijakan yang sudah ada sejak masa Abu Bakar, tetapi juga banyak 

melakukan inovasi dan terobosan baru. Ia tidak hanya fokus pada perluasan 

wilayah Islam di luar Semenanjung Arab, tetapi juga melakukan pembaruan 

administrasi pemerintahan secara menyeluruh. Oleh karena itu, Umar 

seringkali dianggap sebagai peletak dasar kedaulatan Islam 

Dalam menjalankan pemerintahannya, Umar tidak menutup diri dari 

kemajuan negara lain. Ia justru mengadaptasi kebijakan dari negara-negara 

maju untuk diterapkan di kekhalifahannya. Sebagai contoh, dalam pengaturan 

administrasi pemerintahan, Umar mencontoh sistem yang sudah berkembang 

di Persia. Ia membentuk majelis permusyawaratan, anggota dewan, dan 

memisahkan lembaga pengadilan. Selain itu, Umar juga membagi wilayah 

kekuasaannya menjadi delapan provinsi, yaitu Makkah, Madinah, Syiria, 

Jazirah, Basrah, Kufrah, Palestina, dan Mesir. Pembagian provinsi ini 

 
 8 Muhammad Iqbal, Fiqh Siyasah Kontekstualisasi Doktrin Politik Islam. (Jakarta: 

Prenadamedia Group. 2024). Hal. 68 
 9 Fita Love Risa, Peradaban Islam Pada Masa Khalifah Umar bin Khattab. [Skripsi] 

Program Studi Sejarah dan Kebudayaan Islam, Bengkulu, Fakultas Ushuluddin, Adab dan 

Dakwah Institut Agama Islam Negeri (IAIN),2019. H. 62-63. Diakses pada Tanggal 27 Mei 2025 
Pukul 20.00 Wib, tersedia pada situs: http://reposito ry.iainbengkulu.ac.id/id/eprint/2421 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


Abdi Syahputra Ritonga,dkk, Model Kepemimpinan Islam Pada Masa Khalifah Umar Bin Khattab 

 

110 | | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah   

merupakan langkah terobosan yang belum pernah dilakukan oleh 

pemerintahan sebelumnya.10 

Setiap provinsi yang dibentuk Umar memiliki struktur pemerintahan yang 

jelas, dengan pejabat-pejabat yang memiliki wewenang dan kewajiban sesuai 

bidangnya. Pejabat tertinggi di provinsi adalah gubernur (wali), yang dibantu 

oleh berbagai pejabat di bawahnya seperti: 

1. Katib (sekretaris kepala) 

2. Katib Addiwan (sekretaris sekretariat militer) 

3. Shahib al-Kharaj (pejabat perpajakan) 

4. Shahib al-Ahdats (pejabat kepolisian) 

5. Shahib Bait al-Mal (pejabat keuangan) 

6. Qadhi (hakim dan pejabat keagamaan) 

7. Staf yang dikirim langsung dari pusat. 

Untuk mencegah adanya pejabat yang melakukan Tindakan korupsi, 

Umar menerapkan kebijakan dengan mendata seluruh kekayaan pejabat yang 

akan dilantik sepertihalnya yang dilakukan dalam negara-negara pada saat 

ini.11 

 

Sistem dan Kebijakan Ketatanegaraaan Pada Masa Khalifah Umar bin 

Khattab 

Meskipun dikenal dengan wataknya yang keras, Umar bin Khattab justru 

merupakan pemimpin yang arif dan bijaksana. Selama menjabat sebagai 

khalifah, Umar tidak pernah bersikap otoriter. Sebaliknya, semua kebijakannya 

didasarkan pada Al-Qur'an dan Hadis, serta selalu melibatkan umat dalam 

musyawarah untuk setiap pengambilan keputusan. Secara politik, Umar telah 

membangun sistem pemerintahan yang memisahkan lembaga yudikatif, 

eksekutif, dan legislatif. Berbagai keberhasilan gemilang telah dicapai pada 

masa pemerintahannya bisa dilihat sebagai berikut: 

a. Membuat Gudang Logistik 

Khalifah Umar ibn al-Khattab sangat peduli pada kesejahteraan 

rakyatnya, khususnya ketersediaan makanan pokok. Untuk itu, ia mendirikan 

gudang logistik yang menyimpan persediaan makanan seperti gandum, kurma, 

dan kismis, tidak hanya untuk membantu mereka yang membutuhkan tetapi 

juga untuk menjamu tamu khalifah. Selain itu, Umar juga membangun pos-pos 

persediaan air di sepanjang jalan antara Madinah dan Mekah, yang sangat 

bermanfaat bagi para musafir untuk mengisi ulang perbekalan. 

b. Penanggalan Hijriah 

 
 10 Moh Hasyim Rosyidi. Kepemimpinan Profetik Umar Bin Khattab dan Umar Bin Abdul 

Aziz. Jurnal Ummul Qura Vol X, No. 2. 2017. Hal. 23 

 
11Tina Arfah. Putri Jamilah. Kebijakan Fiskal Umar Bin Khattab. Jurnal ISLAMIKA, Vol. 4, 

No. 1. 2021. Hal. 36 

 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


Abdi Syahputra Ritonga,dkk, Model Kepemimpinan Islam Pada Masa Khalifah Umar Bin Khattab 

 

111 | | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah   

Ditetapkannya penanggalan Hijriah bermula dari keresahan Khalifah 

Umar yang suatu ketika diperlihatkan sebuah dokumen kesepakatan antara 

perang. Dalam dokumen tersebut, tertulis masa berlaku bulan Sya’ban, tetapi 

tidak disertai angka tahun. Umar lantas bertanya, “Bulan Sya’ban kapan? 

Tahun lalu. Tahun ini, atau tahun depan?”Dari kejadian tersebut, Umar segera 

mengumpulkan para sahabat untuk membicarakan ihwal pentingnya 

penanggalan. Pertama-tama, Umar meminta pendapat mereka tentang 

penetapan penanggalan yang bisa disepakati dalam urusan muamalah. 

Dalam musyawarah mengenai penetapan awal kalender, beragam saran 

muncul: ada yang mengusulkan mengikuti penanggalan Persia atau Romawi, 

atau berdasarkan kelahiran, pengutusan, maupun wafatnya Nabi Muhammad. 

Namun, Ali ibn Abi Thalib dan beberapa peserta lain menyarankan agar 

kalender dimulai dari peristiwa Hijrahnya Nabi dari Mekah ke Madinah, dengan 

alasan peristiwa tersebut sudah umum diketahui. Umar cenderung setuju 

dengan pandangan ini, sebab Hijrah adalah momen yang jelas dan krusial 

dalam sejarah dakwah Islam. Akhirnya, disepakati bahwa penanggalan akan 

dimulai dari Hijrah Nabi, dengan bulan Muharram sebagai bulan pertama, 

sehingga tidak perlu banyak perubahan pada sistem yang sudah ada. 

c. Melakukan Ijtihad 

Umar dikenal sebagai sahabat yang berani berijtihad, namun tetap 

menjunjung tinggi prinsip musyawarah. Ia biasanya melakukan ijtihad untuk 

menetapkan hukum atas masalah-masalah dan kebijakan baru yang belum 

diatur dalam Al-Qur'an dan Hadis, atau yang belum pernah ada pada masa Nabi 

dan setelahnya. Ijtihad yang dilakukan Umar mencakup berbagai aspek 

kehidupan, baik dalam bidang ibadah, ketatanegaraan,  maupun masalah 

kemasyarakatan. 

d. Pengusiran Yahudi 

Rasululah pernah bersabda, bahwa tidak akan bekumpul dua agama 

dijazirah Arab. Sabda Nabi tersebut menjadi pegangan kaum Yahudi Khaibarr 

dan Najran dari jazirah Arab. Akhirnya pada tahun 20 H. Umar mengirimkan 

surat kepada mereka yang berisi, sesungguhnya Allah telah mengizinkan aku 

untuk mengusir kalian. Telah sampai padaku berita bahwa Rasulullah 

bersabda,” tidak akan berkumpul dua agama di jazirah Arab.” Untuk itu siapa 

yang pernah mendapat janji dari Rasulullah, silahkan datang kepadaku untuk 

aku penuhi. Siapa yang tidak memiliki ikatan perjanjian dengan beliau, 

hendaklah bersiap untuk meninggalkan jazirah Arab. 

e. Shalat Terawih Berjamaah 

Suatu malam di bulan Ramadan, Umar ibn al-Khattab melihat umat 

Muslim di masjid salat Tarawih secara terpencar, ada yang sendiri-sendiri dan 

ada yang mengikuti imam berbeda. Mengamati hal ini, Umar berinisiatif untuk 

mengumpulkan mereka agar salat berjamaah di belakang satu imam. Umar 

berkata, "Demi Allah, seandainya kita kumpulkan mereka pada seorang imam, 

itu lebih baik." Ia kemudian menunjuk Ubay ibn Ka'ab sebagai imam salat 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


Abdi Syahputra Ritonga,dkk, Model Kepemimpinan Islam Pada Masa Khalifah Umar Bin Khattab 

 

112 | | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah   

Tarawih. Setelah itu, Umar keluar sementara jamaah salat mengikuti Ubay. 

Umar berkomentar, "Sebaik-baik bid'ah adalah ini."Al-Kahlani menafsirkan 

bahwa "bid'ah" yang dimaksud Umar dalam konteks ini adalah upaya 

mengumpulkan jamaah untuk makmum pada satu imam, bukan berarti salat 

Tarawih berjamaah itu sendiri adalah bid'ah. Penafsiran ini bertujuan untuk 

menghindari kesalahpahaman. 

f. Ekspansi Wilayah 

Sebagai khalifah kedua, Umar ibn al-Khattab melanjutkan dan 

memperluas kebijakan ekspansi yang telah dirintis Khalifah Abu Bakar. Periode 

ini dikenal sebagai Futuhat Al-Islamiyyah (perluasan wilayah Islam) yang sangat 

masif. Pada tahun 635 M, tentara Islam berhasil merebut Damaskus, diikuti 

kemenangan penting dalam Pertempuran Yarmuk setahun kemudian (636 M) 

yang menyebabkan seluruh wilayah Syiria jatuh ke tangan Islam.12 

Ekspansi kemudian berlanjut ke Mesir dan Irak. Di Mesir, pasukan Amr 

ibn al-Ash berhasil mengepung Babilon pada 640 M dan mengalahkan tentara 

Byzantium di Heliopolis, serta Alexandria menyerah pada 641 M, menandai 

jatuhnya Mesir ke dalam kekuasaan Islam. Fustat, tempat perkemahan Amr ibn 

al-Ash di luar tembok Babilon, dijadikan ibu kota. Sementara itu, penaklukan 

Irak dipimpin oleh Sa'ad ibn Abi Waqqash. 

Keberhasilan luar biasa ini menunjukkan kepiawaian Umar dalam 

memimpin baik secara sipil maupun militer. Perluasan wilayah ini bertujuan 

utama untuk melindungi kaum Muslimin dari gangguan musuh, sekaligus 

menjadi sarana memperkenalkan Islam sebagai ajaran yang membawa 

kebaikan.13 

Kitab Mukhtashar Sirat Ar-Rasul mencatat banyak penaklukan di masa Umar, 

antara lain: 

1. Damaskus ditaklukkan secara damai oleh Abu Ubaidah dan Khalid ibn 

al-Walid. 

2. Romawi, Thabaria, Kaesaria, Palestina, dan Asqallan berhasil 

dilumpuhkan oleh Sa'ad ibn Abi Waqqash. 

3. Khalifah Umar sendiri berhasil menaklukkan Palestina secara damai. 

4. Wilayah lain yang berhasil dikuasai meliputi Ba'labak, Himsh, Halab, 

Kansarin, Antakia, Jalaula, Riqqa, Harran, Maushil, Jazirah, Nashibain, 

Amad, Ruha, Qadisiyah, dan Madain. 

Berbagai kemenangan lain juga diraih, termasuk tumbangnya Kerajaan 

Persia yang rajanya, Yazdajird, terpaksa melarikan diri. Distrik Al-Ablah 

ditaklukkan oleh Utbah ibn Ghazwan, serta Ahwaz dan Jabiyah di bawah Abu 

Musa. Sementara itu, Nahawand, Istakhr, Asbihan, Paris, Tastur, Suz, 

 
 12 Virgia Annisa Almond, “Praktek Ketatanegaraan di Masa Khalifah Rasyidin”, Jurnal 

Pendidikan Agama Islam, Vol. 2, No. 1. 2024. Hal. 8. 
 13Tiara Putri Rizkia. Muhammad Ricky Hardiyansyah. Masa Kepemimpinan Khalifah 

Umar Bin Khattab. Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman. Vol. 2 No. 2. 2022. Hal. 90-91. 

 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


Abdi Syahputra Ritonga,dkk, Model Kepemimpinan Islam Pada Masa Khalifah Umar Bin Khattab 

 

113 | | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah   

Hamadan, Naubah, Barbar, Azerbaijan, sebagian Khurasan, dan Mesir takluk 

di tangan Amru ibn al-Ash. Pada awal Muharram tahun 20 H, Amru ibn al-Ash 

juga berhasil menaklukkan Iskandaria, Tarablus Barat, dan daerah pantai 

sekitarnya. 

g. Penaklukan Yerusalem tanpa Kekerasan 

Yerusalem, sebagai kota suci bagi umat Kristen, Yahudi, dan Islam, 

berada dalam ketegangan saat pasukan Muslim mengepungnya. Menyadari 

kesucian kota tersebut, pasukan Muslim tidak ingin terjadi pertumpahan 

darah. Di sisi lain, umat Kristen Yerusalem juga menyadari ketidakmampuan 

mereka menahan kekuatan Muslim. 

Uskup Agung Sophronius dari Yerusalem kemudian mengajukan 

perjanjian damai, yang disambut baik oleh panglima Amr ibn al-Ash yang 

memang menginginkan penaklukan damai. Namun, Sophronius mensyaratkan 

bahwa kota tersebut harus diserahkan langsung kepada Khalifah Umar ibn al-

Khattab secara pribadi. Permintaan ini kemungkinan besar timbul dari trauma 

warga Kristen atas kekejaman tentara Persia dua dekade sebelumnya, sehingga 

mereka membutuhkan jaminan keamanan langsung dari pemimpin tertinggi 

Islam. 

Merespons permintaan ini, Abu Ubaidah menyampaikan hal tersebut 

kepada Khalifah Umar di Madinah. Umar kemudian mengadakan rapat Majelis 

Syura. Usman ibn Affan berpendapat bahwa Umar tidak perlu datang karena 

pasukan Romawi Timur yang sudah kalah pasti akan menyerah. Namun, Ali ibn 

Abi Thalib berpandangan bahwa Yerusalem adalah kota yang suci bagi ketiga 

agama, sehingga penyerahan kota itu akan lebih baik jika diterima langsung 

oleh Khalifah. 

Mengingat Yerusalem adalah kiblat pertama umat Muslim, tempat Isra' 

Mi'raj Nabi Muhammad, serta saksi hadirnya banyak Nabi, Umar akhirnya 

menerima pandangan Ali dan berangkat ke Yerusalem. Di sana, setelah laporan 

dari Abu Ubaidah mengenai Suriah, Umar bertemu dengan utusan Kristen 

Yerusalem. Mereka merumuskan dan menandatangani Perjanjian Aelia. 

Berdasarkan perjanjian ini, Khalifah Umar menjamin keamanan jiwa dan 

harta benda seluruh penduduk Yerusalem, termasuk keselamatan gereja dan 

tempat-tempat suci lainnya. Penduduk non-Muslim diwajibkan membayar 

jizyah (pajak), dan bagi yang tidak setuju, mereka diizinkan meninggalkan kota 

dengan membawa harta benda mereka secara damai. Perjanjian ini secara 

eksplisit melarang gangguan terhadap gereja, pemaksaan agama, dan 

pemberian tempat tinggal bagi orang Yahudi di Aelia. 

Uskup Sophronius kemudian menyerahkan kunci kota Yerusalem kepada 

Khalifah Umar di depan Gereja Makam Suci Yesus. Saat Umar menyatakan 

ingin salat, Sophronius menawarkannya untuk salat di dalam gereja. Namun, 

Umar menolak dengan bijaksana, khawatir jika ia salat di sana, generasi Muslim 

mendatang akan menjadikan gereja itu masjid. Akhirnya, Khalifah Umar dibawa 

ke tempat Nabi Dawud untuk menunaikan salat bersama umat Islam lainnya. 

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


Abdi Syahputra Ritonga,dkk, Model Kepemimpinan Islam Pada Masa Khalifah Umar Bin Khattab 

 

114 | | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah   

Tindakan bijaksana Umar ini membuat orang-orang Romawi Byzantium kagum 

dan menyadari bahwa kaum Muslim yang begitu taat memang pantas 

berkuasa.14 

 

Kesimpulan 

Umar ibn al-Khattab, khalifah kedua Islam, memimpin selama sepuluh 

tahun yang krusial, membawa transformasi signifikan dalam berbagai aspek 

kehidupan Muslim. Meskipun dikenal berwatak keras, ia adalah pemimpin yang 

arif dan bijaksana, tidak otoriter, dan senantiasa mendasarkan kebijakannya 

pada Al-Qur'an, Hadis, serta musyawarah. Masa pemerintahannya ditandai 

dengan ekspansi wilayah Islam (Futuhat Al-Islamiyyah) secara besar-besaran, 

mencakup Jazirah Arab, sebagian wilayah Romawi, dan seluruh Persia, yang 

diatur dengan sistematis. Keberhasilan ini membuatnya dijuluki "The Saint Paul 

of Islam" oleh Barat. 

Umar tidak hanya melanjutkan kebijakan pendahulunya, tetapi juga 

memperkenalkan berbagai inovasi dalam sistem ketatanegaraan. Ia 

mengadaptasi administrasi dari negara maju seperti Persia, dengan 

memisahkan lembaga yudikatif, eksekutif, dan legislatif. Ia membagi wilayah 

kekuasaan menjadi delapan provinsi dengan struktur pejabat yang jelas, 

dipimpin oleh gubernur, dan menerapkan kebijakan pendataan kekayaan 

pejabat untuk mencegah korupsi. 

Kebijakan inovatif lainnya meliputi pembangunan gudang logistik untuk 

menjamin ketersediaan makanan pokok dan pos-pos air bagi musafir. Ia juga 

mempelopori penetapan penanggalan Hijriah berdasarkan peristiwa hijrah Nabi, 

serta dikenal berani berijtihad untuk menetapkan hukum atas masalah-

masalah baru dalam berbagai bidang kehidupan. Salah satu ijtihadnya yang 

terkenal adalah mengumpulkan umat Muslim untuk salat Tarawih berjamaah 

dengan satu imam. Puncak kepiawaiannya terlihat dalam penaklukan 

Yerusalem secara damai, di mana ia menjamin keamanan dan kebebasan 

beragama penduduk non-Muslim melalui Perjanjian Aelia, menunjukkan 

prinsip kepemimpinan yang berlandaskan keadilan dan toleransi. 

Secara keseluruhan kami dapat mengambil Kesimpulan bahwa 

kepemimpinan Umar bin al-Khattab merupakan contoh model tata kelola 

pemerintahan Islam yang efektif, yang tidak hanya fokus pada perluasan 

kekuasaan, tetapi juga pada kesejahteraan rakyat, stabilitas administrasi, dan 

penegakan keadilan berdasarkan nilai-nilai Islam. 

 

 

 

 
 14 Wilanda Juliani Tami, Ketataneagaraan Pada Masa Umar Bin Khattab. [Scribd 

Program Studi Hukum Tata Negara (Siyasah), Sumatra Utara, Fakultas Syariah dan Hukum 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara. 2023. H. 5-10. Diakses pada Tanggal 27 Mei 2025 

Pukul 21.45 Wib, tersedia pada situs: https://www.Scribd .com/document/636374334/KET 
ATANEGA RAAN-PADA-MASA-UMAR-BIN-KHATTAB-4  

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah


Abdi Syahputra Ritonga,dkk, Model Kepemimpinan Islam Pada Masa Khalifah Umar Bin Khattab 

 

115 | | Bayyinah : Jurnal Hukum dan Humaniora, Vol.1, No.1, 2025  
https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah   

DAFTAR PUSTAKA  

 

Arfah. T & Jamilah. P. (2021). Kebijakan Fiskal Umar Bin Khattab. Jurnal 

ISLAMIKA, Vol. 4, No. 1 

Almond. V. A. (2024). Praktek Ketatanegaraan di Masa Khalifah Rasyidin, Jurnal 

Pendidikan Agama Islam, Vol. 2, No. 1. 

https://doi.org/10.59841/ihsanika.v2 i1. 714 

Ash-Shalabi. A. M. (2013). Biografi Umar Bin Al-Khathab. Jakarta Timur: 

Pustaka Al-Kautsar 

Buana. M. A. (2024). Peristiwa Peristiwa Penting Pada Masa Khalifah. Jurnal 

Kajian Islam Dan Sosial Keagamaan. Vol. 2 No. 1  

Iqbal. M. (2024). Fiqh Siyasah Kontekstualisasi Doktrin Politik Islam. Jakarta: 

Prenadamedia Group 

Ilahiyah. I. I. & Salim. M. N. (2019) Karasteristik Kepemimpinan Khulafa Ar-

Rasyidin. Jurnal EL-Islam. Vol. 1 No. 1 

Intan. S. (2017). Kekhalifaan Umar Ibn Khattab. Jurnal Rihlah. Vol. 5 No. 2 

Nasrulloh & Zaman. A. R. B. (2022). Peradaban Islam Pasca Nabi SAW. Jurnal 

Kajian Keislaman vol: 10 no. 3 

Pratama. M. A. Q & Sujati. B. (2018). Kepemimpinan dan Konsep Ketatanegaraan 

Umar Ibn Al-Khattab. Jurnal Sejarah Peradaban Islam. Vol. 2 No. 1  

Risa. F. L. (2019). Peradaban Islam Pada Masa Khalifah Umar bin Khattab. 

Institut Agama Islam Negeri Bengkulu .http://repository.iainbengkulu.ac 

.id/id/eprint/2421 

Rizkia. T. P. (2022). Masa Kepemimpinan Khalifah Umar Bin Khattab. Jurnal 

Ilmu-Ilmu Keislaman. Vol. 2 No. 2 

Rohadi & Fitriyadi. M. (2024). Pada Masa Khalifah Umar Bin Khatab : Kemajuan 

Islam Sebagai Kekuatan Politik. Vol. 1 No. 1 

Rosyidi. M. H. (2017). Kepemimpinan Profetik Umar Bin Khattab dan Umar Bin 

Abdul Aziz. Jurnal Ummul Qura Vol X, No. 2 

Rifki. S & Duryat. M. & Saddami. S. T. (2023). Manajemen Kepemimpinan 

Kebijakan Politik Umar Bin Khattab. Jurnal Keislaman. Vol. 6 No. 2 

Tami. W. J. (2023) Ketataneagaraan Pada Masa Umar Bin Khattab. (Uploaded by 

Nadillah Syahwitri). Universitas Islam Negeri Sumatera Utara. 

https://www.scribd.com/document/636374334/KET ATANEGA RAAN-

PADA-MASA-UMAR-BIN-KHATTAB-4 

 

 

 

  

https://journal.tabayanu.com/index.php/elbayyinah
https://doi.org/10.59841/ihsanika.v2%20i1.%20714
https://www.scribd.com/user/525175259/Nadillah-Syahwitri
https://www.scribd.com/document/636374334/KET%20ATANEGA%20RAAN-PADA-MASA-UMAR-BIN-KHATTAB-4
https://www.scribd.com/document/636374334/KET%20ATANEGA%20RAAN-PADA-MASA-UMAR-BIN-KHATTAB-4

