- Vol. 2. No. 02, 2025
sl - c ourndl. E-ISSN: 3064 - 6219
https:/ /joutnal.tabayanu.com/index.php/ajims

of Islam and Muslim Societies

Penalaran Hukum (Istinbat) Walimatul ‘Ursy dalam Fikih
Syafi’iyah dan Relevansinya terhadap Kompilasi Hukum Islam
di Indonesia

Mukhlis Tri Mulya Marpaung
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia
Email: mukhlis201212062@uinsu.ac.id

Heri Firmansyah
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia
Email: herifirmansyah@uinsu.ac.id

Received: Accepted: 19-01-2026

Abstract
Walimat al-‘urs constitutes an important socio-religious practice
in Islamic marriage, particularly within Muslim societies that
adhere to the Shafi‘T school of law. This article examines the legal
reasoning (istinbat) employed by ShafiT jurists in determining the
legal status of walimat al-‘urs and analyzes its relevance to
Indonesia’s Compilation of Islamic Law (Kompilasi Hukum
Islam/KHI). Employing a normative legal research method with
conceptual and comparative approaches, this study analyzes
classical Shafi‘Tlegal texts alongside statutory Islamic family law in
Indonesia. The findings demonstrate that Shafi‘T jurists detive the
ruling of walimat al-‘urs through an integrative mode of legal
reasoning that combines textual commands of the Prophet,
contextual indicators (qard’in), and functional considerations of
martiage publicity (i'lan al-nikah), resulting in its classification as
sunnah mu’akkadah. Meanwhile, the absence of explicit regulation
on walimat al-‘urs in the KHI reflects a legislative choice to
prioritize administrative and juridical aspects of marriage over
ritual-social practices. This study argues that walimat al-‘urs
remains epistemologically, normatively, and functionally relevant
to the KHI as a form of living Islamic law that complements
codified legal norms. The article contributes to Islamic legal

Mukhlis Tti Mulya Marpaung, Penalaran Hukum (Istinbat) Walimatul ‘Ursy | 187



https://journal.tabayanu.com/index.php/ajims

Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024

scholarship by highlighting the continued relevance of classical
Shafi'T legal reasoning in understanding and evaluating
contemporary Islamic family law in Indonesia.

Keywords: Walimat al-"Urs; Legal Reasoning (Istinbat); Shafi‘t
Jurisprudence; Compilation of Islamic Law; Living Law

Abstrak: Walimatul ‘ursy merupakan praktik sosial-keagamaan yang
penting dalam perkawinan Islam, khususnya dalam masyarakat muslim
yang berafiliasi dengan mazhab Syafi’iyah. Artikel ini mengkaji penalaran
hukum (istinbat) yang digunakan oleh ulama Syafiliyah dalam
menetapkan hukum walimatul ‘ursy serta menganalisis relevansinya
terthadap Kompilasi Hukum Islam (KHI) di Indonesia. Penelitian ini
menggunakan metode penelitian hukum normatif dengan pendekatan
konseptual dan komparatif, melalui analisis terhadap kitab-kitab fikih
Syafr’iyah klasik dan ketentuan hukum keluarga Islam di Indonesia. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa ulama Syafi’iyah menetapkan walimatul
‘ursy melalui  penalaran hukum yang integratif, yakni dengan
mengombinasikan perintah tekstual hadis Nabi, qarinah kontekstual,
serta pertimbangan fungsi sosial walimah sebagai sarana publisitas
petkawinan (ilan al-nikah), sehingga diklasifikasikan sebagai sunnah
mu’akkadah. Sementara itu, ketiadaan pengaturan eksplisit mengenai
walimatul ‘ursy dalam KHI mencerminkan pilihan penalaran hukum
legislatif yang memfokuskan pengaturan pada aspek administratif dan
yuridis perkawinan. Artikel ini menegaskan bahwa walimatul ‘ursy tetap
memiliki relevansi epistemologis, normatif, dan fungsional terhadap
KHI sebagai bentuk living law yang melengkapi hukum perkawinan
Islam yang telah dikodifikasi. Studi ini berkontribusi pada
pengembangan kajian hukum Islam dengan menunjukkan relevansi
berkelanjutan penalaran fikih Syafi’iyah klasik dalam konteks hukum
keluarga Islam kontemporer di Indonesia.

Kata Kunci: Walimatul ‘Ursy; Istinbat Hukum; Fikih Syafi’iyah;
Kompilasi Hukum Islam; Living Law

Pendahuluan

Perkawinan dalam Islam bukan sekadar ikatan keperdataan antara laki-laki
dan perempuan, melainkan merupakan ikatan suci yang disebut dengan mitsagan
ghalizan (petrjanjian yang sangat kuat) sebagaimana disebutkan dalam Al-Qut'an
Surah An-Nisa ayat 21." Sebagai ibadah yang memiliki dimensi vertikal (hablum
minallah) dan hotizontal (hablum minannas), petkawinan dalam Islam diatur secara

! Kementerian Agama Republik Indonesia, A~LQur'an Dan Terjemabannya (Jakarta: Lajnah
Pentashihan Mushaf Al-Quran, 2019), hal 81.

Mukhlis Tri Mulya Marpaung, Penalaran Hukum (Istinbat) Walimatn! Ursy | 188



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024

komprehensif, tidak hanya mencakup aspek spiritual dan ritual, tetapi juga aspek
sosial dan hukum.” Salah satu aspek penting yang menyertai perkawinan adalah
walimatnl ‘wrsy atau pesta pernikahan, yang merupakan tradisi yang telah
dipraktikkan sejak zaman Rasulullah SAW dan dilestarikan oleh umat Islam
hingga saat ini sebagai bentuk pensyukuran, pengumuman, dan perayaan atas
ikatan perkawinan yang telah dilaksanakan.’

Walimatul ‘wrsy memiliki kedudukan istimewa dalam ajaran Islam karena
secara eksplisit diperintahkan oleh Rasulullah SAW melalui berbagai hadis shahih.
Dalam sebuah riwayat, Rasulullah SAW bersabda kepada Abdurrahman bin Auf
yang batu saja menikah: "Awlin wa law bi syah" (Adakanlah walimah walau hanya
dengan seckor kambing).' Perintah ini menunjukkan bahwa walimatul ‘ursy bukan
sekadar tradisi sosial atau budaya, melainkan memiliki landasan syat'i yang kuat
dan dianjurkan untuk dilaksanakan oleh setiap muslim yang melangsungkan
pernikahan.

Dalam mazhab Syafi'i, yang merupakan mazhab mayoritas di Indonesia,
walimatnl ‘nrsy dihukumi sebagai sunnah mn’akkadah (sunah yang sangat dianjurkan)
bagi suami yang telah baligh dan berakal (rasyid).” Ketetapan hukum ini
diistinbathkan melalui metode ijtihad yang ketat dengan menggunakan berbagai
sumber hukum Islam, mulai dari Al-Qur'an, hadis Nabi SAW, 74" ulama, hingga
gtyas (analogi). Imam Nawawi dalam kitab Minhaj al-Talibin menegaskan bahwa
walimatnl ‘nrsy merupakan sunah yang tidak boleh ditinggalkan tanpa alasan yang
kuat, berbeda dengan waltmah-walimah lainnya seperti walimah khitan atau walimah
aqgiqah yang tingkat kesunnahannya lebih rendah.’

Di Indonesia, sebagai negara dengan mayoritas penduduk muslim yang
mengikuti mazhab Syafi'i, praktik walimatul ‘ursy telah menjadi bagian integral dari
tradisi perkawinan masyarakat. Namun demikian, dalam konteks hukum positif
Indonesia, pengaturan tentang walimatul ‘ursy tidak ditemukan secara eksplisit
dalam Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan sebagaimana
telah diubah dengan Undang-Undang Nomor 16 Tahun 2019, maupun dalam
Peraturan Pemerintah Nomor 9 Tahun 1975 tentang Pelaksanaan Undang-
Undang Perkawinan. Kompilasi Hukum Islam (KHI) yang ditetapkan melalui
Instruksi Presiden Nomor 1 Tahun 1991 juga tidak secara spesifik mengatur
tentang walimatul ‘nrsy, meskipun beberapa pasal dalam KHI mengandung prinsip-
prinsip yang relevan dengan semangat walimah.’

2 Amir Syatifuddin, Hukum Perkawinan Isiam Di Indonesia: Antara Figh Munakabat Dan Undang-
Undang Perkawinan (Jakarta: Kencana, 2011), hal 41.

3 Wahbah Zuhaili, A~Figh Al-Islami Wa Adillatubu Juz 9 (Damaskus: Dar al-Fikr, 2004), hal
236.

4 Muhammad bin Ismail Al-Bukhari, Sabih Al-Bukbari Kitab an-Nikah Bab AW alinah Wa Law
Bi Syah (Beirut: Dar Ibn Kathir, 2002), Hadis No.5168.

5 Syamsudin Muhammad Bin Abi Abbas Ahmad, Nibayatul Mubtaj Ila Syarhul Minbaj (Beirut:
Dar al-Fikr, 1984), hal 326.

¢ Yahya bin Syaraf An-Nawawi, Minhaj At-Thalibin (Beirut: Dar Al-Minhaj, 2005), hal 315.

7 Satria Effendi M.Zein, Problematika Hukum Keluarga Islam Kontemporer: Analisis Yurisprudensi
Dengan Pendekatan Ushuliyyah (Jakarta: Kencana, 2004), hal 36.

Mukhlis Tti Mulya Marpaung, Penalaran Hukum (Istinbat) Walimatnl ‘Ursy | 189



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024

Literature Review

Kajian tentang walimatul ‘ursy telah menarik perhatian sejumlah sarjana,
namun sebagian besar penelitian cenderung bersifat deskriptif atau normatif tanpa
analisis mendalam tentang metodologi is#inbat hukum. Penelitian-penelitian
terdahulu dapat dikategorikan ke dalam beberapa kelompok:

Pertama, kajian tentang walimah dalam fikih klasik. Zuhaili (2004) dalam a/-
Figh al-Islami wa Adillatubu membahas walimah sebagai bagian dari hukum
perkawinan dengan fokus pada perbedaan pendapat antar mazhab.® Mughniyah
(2011) dalam Figh Lima Mazhab juga mengkomparasi pandangan mazhab tentang
walimah, namun lebih menekankan pada hasil hukum (h#k#») datipada proses
penalaran (istinba?).” Kajian-kajian ini berharga sebagai sumber primer, namun
belum mengeksplorasi secara sistematis bagaimana metodologi usal al-figh
diterapkan dalam menetapkan hukum walimab.

Kedna, studi tentang walimah dalam konteks sosial-budaya Indonesia.
Penelitian Hidayati dan Musthofa (2019) mengkaji praktik walimah dalam
perspektif magasid al-syari’ah dengan fokus pada fungsi sosial dan kemashlahatan."
Sementara Rahmatillah (2020) menganalisis tradisi walimah dalam masyarakat
Aceh sebagai bentuk integrasi budaya lokal dengan ajaran Islam.' Meskipun
studi-studi ini memberikan perspektif sosiologis yang penting, mereka tidak
mengkaji secara khusus aspek penalaran hukum (istinbat) ulama Syafi'iyah atau
relevansinya dengan hukum positif Indonesia.

Ketiga, kajian tentang KHI dan hukum keluarga Islam di Indonesia.
Syarifuddin (2011) dalam Hukum Perkawinan Islam di Indonesia menganalisis
KHI sebagai produk kodifikasi hukum Islam dengan pendekatan historis dan
yuridis.”” Rofiq (2003) membahas dinamika hukum Islam di Indonesia dengan
fokus pada proses legislasi dan implementasi KHI." Anderson (2017) dalam
studinya tentang Islamic family law reform in Indonesia menyoroti transformasi
hukum keluarga Islam dari tradisi fikih ke kodifikasi modern."* Namun, kajian-
kajian ini tidak secara spesifik membahas walimatul ‘ursy atau menganalisis
bagaimana praktik-praktik ritual-sosial seperti walimah beroperasi dalam kerangka
hukum positif Indonesia.

Beberapa studi terbaru mulai menunjukkan perhatian pada aspek yang lebih
spesifik. Nurlaelawati (2018) mengkaji konsep /Zving law dalam hukum keluarga

8 Wahbah Zuhaili, A~Figh Al-Isiami Wa Adillatubn Juz 9 (Damaskus: Dar al-Fikr, 2004), hal
236-242.

9 Muhammad Jawad Mughniyah, Figh Lima Mazhab (Jakarta: Lentera, 2011), hal 387-390.

10 Nurul Hidayati Ahmad Musthofa, “Walimat Al-’Urs Dalam Perspektif Maqasid Al-SyarT’ah:
Analisis Fungsi Sosial Dan Kemashlahatan,” A~Abkam: Jurnal Imn Syari'ah Dan Hukum 4, no. 2
(2019): 145-62.

11 Dinda Rahmatillah, “Tradisi Walimah Dalam Masyarakat Aceh: Integrasi Budaya Lokal Dan
Ajaran Islam,” Jurnal Ilmiah Islanm Futura 20, no. 1 (2020): 78-95.

12 Amir Syarifuddin, Hukum Perkawinan Islam Di Indonesia: Antara Figh Munakabat Dan Undang-
Undang Perkawinan (Jakarta: Kencana, 2011), hal 15-28.

13 Ahmad Rofiq, Hukum Islam Di Indonesia (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2003), hal 95-102.

14 Michael R. Anderson, Isiamic Family Law in South Asia (London: SOAS, 2017), hal 205-234.

Mukhlis Tti Mulya Marpaung, Penalaran Hukum (Istinbat) Walimatul ‘Ursy | 190



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024

Islam Indonesia, menyoroti bagaimana praktik-praktik keagamaan yang tidak
terkodifikasi tetap memiliki pengaruh normatif dalam masyarakat.” Salim dan
Aziz (2019) menganalisis relevansi fikih klasik terhadap hukum Islam
kontemporer di Indonesia dengan pendekatan magasid. ' Studi-studi ini
memberikan kerangka teoretis yang berguna, namun belum mengaplikasikannya
secara khusus pada kasus walimatul ‘unrsy.

Berdasarkan telaah literatur di atas, teridentifikasi kesenjangan penelitian
yang signifikan: kajian-kajian terdahulu cenderung membahas, walinatul ‘ursy baik
sebagai praktik sosial-keagamaan atau sebagai bagian dari diskursus fikih klasik.
Belum ada penelitian yang secara sistematis mengkaji metodologi istinbat ulama
Syafi'iyah dalam menetapkan hukum walimah dan membandingkannya dengan
logika normatif hukum keluarga Islam Indonesia yang terkodifikasi dalam KHI.

Secara lebih spesifik, kesenjangan penelitian meliputi: (1) minimnya
analisis tentang bagaimana ulama Syafi'iyah mengintegrasikan berbagai sumber
hukum (nash, gara'in, pertimbangan maslahah) dalam menetapkan status hukum
walimab; (2) belum adanya kajian komprehensif tentang bagaimana prinsip-prinsip
yang mendasari walimah dalam fikih Syafi'iyah berkorelasi dengan struktur
normatif KHI; (3) kurangnya eksplorasi tentang bagaimana walimah beroperasi
sebagal /iving law dalam sistem hukum Indonesia yang plural.

Tujuan Penelitian

Penelitian ini berupaya mengisi kesenjangan tersebut dengan tiga kontribusi
utama. Perfama, secara teoretis, penelitian ini memperkaya kajian hukum Islam
dengan menunjukkan bahwa zs#inbat fikih klasik tidak bersifat formalistik-tekstual
semata, tetapi melibatkan pertimbangan kontekstual dan fungsional yang
kompleks. Analisis mendalam tentang metodologi istinbat ulama Syafi'iyah dalam
kasus walimah mengungkapkan bagaimana penalaran hukum Islam klasik tetap
relevan untuk membaca dan mengevaluasi hukum Islam positif di negara modern.

Kedna, secara metodologis, penelitian ini menawarkan kerangka analisis
komparatif yang tidak sekadar membandingkan hasil hukum (madmin al-hukn)
antara fikih dan KHI, tetapi lebih dalam mengkaji logika penalaran (mantiq al-
istinbat) yang mendasari keduanya. Dengan mengklasifikasikan relevansi ke dalam
tiga dimensi yaitu epistemologis, normatif, dan fungsional penelitian ini
memberikan instrumen analitis yang dapat diaplikasikan pada kajian komparatif
hukum Islam lainnya.

Ketiga, secara praktis, penelitian ini memberikan pemahaman yang lebih
komprehensif tentang kedudukan praktik-praktik ritual-sosial Islam dalam sistem
hukum Indonesia. Temuan penelitian ini dapat menjadi bahan pertimbangan bagi

15 Euis Nurlaelawati, “Modernization, Tradition and Identity: The Kompilasi Hukum Islam
and Legal Practice in the Indonesian Religious Courts” (Leiden University, 2018), hal 145-178.

16 Arskal Salim and Hakim Aziz, “The Contemporary Relevance of Classical Figh in
Indonesian Islamic Legal Discourse: A Maqasid Approach,” Studia Islamika 26, no. 3 (2019): 445—
78.

Mukhlis Tri Mulya Marpaung, Penalaran Hukum (Istinbat) Walimatul ‘Ursy | 191



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024

pembuat kebijakan dalam revisi KHI, serta memberikan panduan bagi masyarakat
muslim dan praktisi hukum dalam memahami relasi antara praktik keagamaan
dengan hukum positif.

Artikel ini diorganisasikan sebagai berikut: bagian kedua menjelaskan
metodologi penelitian; bagian ketiga menganalisis penalaran Zs#nbat ulama
Syafi'iyah tethadap walimatul ‘ursy; bagian keempat mengkaji logika normatif KHI
tentang publisitas perkawinan; bagian kelima menganalisis relevansi penalaran
fikih Syafi'iyah terhadap KHI; bagian keenam membahas walimah sebagai living law,
dan bagian terakhir menyajikan kesimpulan dan implikasi penelitian.

Metodologi Penelitian

Penelitian ini merupakan penelitian hukum normatif /ega/ research dengan
fokus kajian pada analisis norma-norma hukum Islam, khususnya ketentuan-
ketentuan tentang walimatul ‘wrsy dalam literatur fikih Syafi'iyah dan
perbandingannya dengan Kompilasi Hukum Islam sebagai hukum positif di
Indonesia. Pendekatan komparatif comparative approach digunakan untuk
membandingkan metode #s#inbat hukum yang digunakan oleh ulama Syafi'iyah
dalam menetapkan ketentuan walimatnl/ ‘ursy dengan prinsip-prinsip yang
terkandung dalam KHI, guna menemukan persamaan, perbedaan, serta titik temu
antara keduanya. Selain itu, penelitian ini juga menggunakan pendekatan
konseptual conceptual approach untuk menganalisis konsep-konsep hukum Islam
terkait walimah, seperti konsep sunnah mu'akkadah, kewajiban menghadiri
undangan, dan syarat-syarat pelaksanaan walimah.

Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari data sekunder yang diperoleh melalui
studi kepustakaan (/brary research) terhadap berbagai literatur hukum Islam. Data
primer penelitian ini adalah kitab-kitab fikih mazhab Syafi'i seperti Minhaj al-
Talibin karya Imam Nawawi, Nihayat al-Muhtaj karya Syamsuddin ar-Ramli,
Tuhfat al-Muhtaj karya Ibn Hajar al-Haitami, serta Kompilasi Hukum Islam
(KHI) yang ditetapkan melalui Instruksi Presiden Nomor 1 Tahun 1991. Data
sekunder meliputi buku-buku usul al-figh, tafsir Al-Qut'an, syarah hadis, artikel
jurnal ilmiah nasional dan internasional, dan karya-karya akademis lainnya yang
relevan dengan tema penelitian.

Teknik pengumpulan data dilakukan dengan mengumpulkan, mengidentifikasi,
dan mengklasifikasikan data-data dari berbagai sumber kepustakaan yang
berkaitan dengan walimatul ‘ursy. Teknik analisis data yang digunakan adalah
analisis isi (content analysis) dengan pola deskriptif-komparatif-analitis, yaitu: (1)
mendeskripsikan metode Zs#nbat hukum walimatul ‘ursy dalam fikih Syafi'iyah
dengan fokus pada proses penalaran, bukan hanya hasil hukum; (2) menganalisis
logika normatif yang mendasari prinsip-prinsip relevan dalam KHI; (3)
membandingkan keduanya untuk menemukan konvergensi dan divergensi; (4)
mengklasifikasikan relevansi ke dalam dimensi epistemologis, normatif, dan

Mukhlis Tti Mulya Marpaung, Penalaran Hukum (Istinbat) Walimatul ‘Ursy | 192



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024

fungsional; serta (5) menganalisis implikasinya terhadap praktik hukum
perkawinan Islam di Indonesia sebagai /ving law.

Hasil dan Pembahasan
Penalaran Istinbat Ulama Syafi'iyah terhadap Walimat al-'Ursy

Proses istinbat hukum walimatul ‘ursy dalam mazhab Syafi'i menunjukkan
karakteristik penalaran yang integratif, mengombinasikan pendekatan tekstual
dengan pertimbangan kontekstual dan fungsional. Ulama Syafi'iyah tidak semata-
mata mengandalkan pemahaman literal terhadap #a$h, tetapi juga
mempertimbangkan gara’in (indikator kontekstual), masiahah, dan fungsi sosial-

religius dari walimah dalam penetapan hukumnya.

A. Tahap Pertama: Identifikasi Nass dan Gradasi Dalil

Langkah awal dalam #s#znbat adalah identifikasi zash yang relevan dan
penentuan kekuatan dalalahnya. Ulama Syafi'iyah mengidentifikasi beberapa dalil
utama. Pertama, dari Al-Qur'an, meskipun tidak ada ayat yang secara eksplisit
menyebut kata "walimah", terdapat ayat yang mengindikasikan prinsip publisitas
perkawinan. Surah An-Nur ayat 32 memerintahkan: "Dan nikahkanlah orang-
orang yang sendirian di antara kamu...""” Imam ar-Ramli dalam Nihayat al-Muhtaj
menjelaskan bahwa perintah menikahkan (wa ankihz) mengimplikasikan
pengumuman pernikahan, yang salah satu manifestasinya adalah walimah."® Selain
itu, prinsip syukur atas nikmat Allah dalam Surah Ibrahim ayat 7 juga dijadikan
landasan bahwa walimah merupakan bentuk syukur atas nikmat perkawinan.

Kedua, dati Sunnah, terdapat hadis-hadis sahih yang lebih eksplisit. Hadis riwayat
Bukhari dan Muslim dari Anas bin Malik: "Rasulullah SAW bersabda kepada
Abdurrahman bin Auf: Barakallibn laka, awlim wa law bi syah (Semoga Allah
memberkahimu, adakanlah walimah walau hanya dengan seekor kambing). "
Penggunaan kata perintah (27 amr) dalam "awlim" menjadi fokus analisis ulama
Syafi'iyah.

B. Tahap Kedua: Analisis Qara'in dan Konteks
Ulama Syafi'iyah tidak berhenti pada analisis gramatikal kata perintah, tetapi
mengkaji gara’in (indikator kontekstual) yang menyertai perintah tersebut. Ibn
Hajar al-Haitami dalam Tuhfat al-Muhtaj mengidentifikasi beberapa garinah
penting:*’

17 Kementerian Agama Republik Indonesia, A~Qur'an Dan Terjemabannya (Jakarta: Lajnah
Pentashihan Mushaf Al-Quran, 2019), hal 353.

18 Syamsudin Muhammad Bin Abi Abbas Ahmad, Nibayatul Mubtaj lla Syarhul Minbaj (Beirut:
Dar al-Fikr, 1984), hal 324.

19 Muhammad bin Ismail Al-Bukhati, Sahih Al-Bukhari Kitab an-Nikah Bab AW alimah Wa Law
Bi Syah (Beirut: Dar Ibn Kathir, 2002), Hadis No.5168.

20 Ahmad bin Hajar Al-Haitami, Tubfat AF-Mubtaj Bi Syarh Al-Minhaj (Kairo: Maktabah at-
Tijatiyah al-Kubra, 1983), hal 235-237.

Mukhlis Tti Mulya Marpaung, Penalaran Hukum (Istinbat) Walimatul ‘Ursy | 193



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024

1.

C.

Qarinah situasional: Perintah diberikan dalam konteks kegembiraan
pernikahan dan doa berkah (barakallibn laka) yang mengindikasikan bahwa
walimah bukan kewajiban berat tetapi anjuran dalam suasana gembira.
Qarinah redaksional: Frasa "wa law bi syah" (walau hanya dengan seekor
kambing) menunjukkan fleksibilitas dan tidak adanya beban yang berat,
yang lebih sejalan dengan karakteristik sunnah daripada wajib.

Qarinah komparatif: Tidak ditemukan dalil yang menunjukkan ancaman
(wa'id) atau sanksi bagi yang meninggalkan walimah, berbeda dengan
kewajiban-kewajiban lain seperti membayar mahar atau nafkah.

Tahap Ketiga: Penerapan Kaidah Usuliyyah
Berdasarkan analisis #ash dan gard’in, ulama Syafi'iyah menerapkan kaidah

usul al-figh: "al-as/ fi al-amr li al-wujib illa i%a qaranatnabu qarinah tasrifubu ‘an alika"
(dasar hukum perintah adalah wajib kecuali jika ada indikator yang
mengalihkannya). * Dalam kasus walimah, terdapat qara’in yang kuat yang
mengalihkan perintah dari wwjib ke istibbab (sunnah), khususnya gard’in
reduksional dan ketiadaan sanksi. Namun, bukan sekadar sumnah biasa, tetapi
sunnah mu’akkadah karena beberapa alasan:

1.

2.

D.

Kuatnya perintah: Meskipun dialihkan dari wwjzb, perintah tetap datang
langsung dari Rasulullah SAW dengan lafaz yang tegas.

Konsistensi praksis Nabi: Rasulullah SAW secara konsisten mengadakan
walimah dalam pernikahannya, seperti diriwayatkan dalam hadis walimab
untuk Zainab binti Jahsy.”

Fungsi strategis: walimah memiliki fungsi penting dalam menjaga maqgasid al-
syari’ah, khususnya hifz al-nas/ (petlindungan keturunan) melalui publisitas
perkawinan yang membedakannya dari zzza.

Tahap Keempat: Elaborasi melalui Qiyas
Untuk detail-detail yang tidak diatur eksplisit dalam 7ash, ulama Syafi'iyah

menggunakan gzyas. Misalnya:

1.

2.

Ketentuan bahwa perintah sunnabh walimah tetap berlaku meskipun terlambat
dilaksanakan di-gzyas-kan dengan hukum aqiqah yang tetap dapat
dilaksanakan walau sudah lama sejak kelahiran anak (a/jam:* keduanya
adalah sunnah perayaan atas nikmat Allah yang tidak dibatasi waktu secara
ketat).

Larangan menghaditi walimah yang di dalamnya terdapat kemungkaran di-
giyas-kan dengan larangan hadir di majelis yang ada maksiat berdasarkan
Surah Al-An'am ayat 68 (a/-jami* keduanya adalah larangan partisipasi dalam
kemungkaran).

21 Abdul Wahhab Khallaf, I/mu Ushul Figh (Jakarta: Rineka Cipta, 2005), hal 191.
22 Muhammad bin Ismail Al-Bukhari, Sahib Al-Bukbari, Kitab an-Nikah, Bab Walimah Az-Zabra’
(Beirut: Dar Ibn Kathir, 2002), Hadis No.5163.

Mukhlis Tti Mulya Marpaung, Penalaran Hukum (Istinbat) Walimatul Ursy | 194



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024

E. Karakteristik Istinbat Syafi'iyah: Integratif dan Fungsional

Dari analisis di atas, terlihat bahwa penalaran Zs#nbat ulama Syafi'iyah
terthadap walimatul ‘ursy memiliki karakteristik:

1. Integratif: Mengombinasikan pendekatan tekstual (nash), kontekstual

(qard’in), dan teleologis (maqasid).

2. Gradatif: Tidak bersifat biner (wajib/haram), tetapi mengakui gradasi
hukum (sunnah mu’akkadah vs sunnab ghayr mu’akkadab).

3. Fungsional: Mempertimbangkan fungsi sosial-religius walimah (publisitas,
syukur, silaturahmi) dalam penetapan hukum.

4. Detil namun fleksibel: Merinci syarat-syarat dan ketentuan, namun tetap
memberikan ruang fleksibilitas sesuai kemampuan.

Karakteristik ini menunjukkan bahwa is#nbar fikih klasik Syafi'i tidak
bersifat formalistik-legalistik semata, tetapi merupakan penalaran hukum yang
sophisticated dengan mempertimbangkan berbagai dimensi: linguistik,
kontekstual, teleologis, dan sosiologis.

Fungsi Publisitas Perkawinan sebagai Dasar Penetapan Hukum Walimah

Salah satu elemen kunci dalam penalaran ulama Syafi'iyah adalah identifikasi
fungsi publisitas (i’/an) sebagai %lah (alasan hukum) atau setidaknya hikmah
(kebijaksanaan) di balik pensyariatan walimah. Asy-Syarbini dalam Mughni al-
Muhtaj menegaskan bahwa salah satu tujuan utama walimah adalah "7’lan al-nikah
wa alfarg  baynabu wa bayna al-zind" (mengumumkan pernikahan dan
membedakannya dati perzinaan).”

Fungsi publisitas ini bukan sekadar hikmah tambahan, tetapi merupakan
elemen substantif yang mempengaruhi penetapan hukum. Hal ini terlihat dari
beberapa ketentuan derivatif:

1. Kewajiban menghadiri undangan: Berbeda dengan walimah lainnya (khitan,
aqiqah), menghadiri undangan walimatul ‘ursy dapat menjadi wajib 'ayn bagi
yang diundang.”* Kewajiban ini logis jika dipahami bahwa kehadiran tamu
adalah bagian integral dari fungsi publisitas.

2. Syarat undangan yang merata: Ulama Syafi'iyah menetapkan bahwa walimah
harus mengundang secara merata, tidak mengkhususkan orang kaya saja.”
Syarat ini juga terkait dengan fungsi publisitas yang mengharuskan
pengumuman kepada masyarakat luas, bukan hanya kalangan tertentu.

3. Tidak ada batasan minimal: Ketentuan bahwa tidak ada batasan minimal
untuk walimah (walimah dengan hidangan sederhana pun sudah memenuhi

23 Syamsuddin Muhammad bin Ahmad al-Khatib Asy-Syarbini, Mughni Al-Mubtaj Ila Ma'rifat
Ma’ani Alfazh Al-Minbaj Juz 4 (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 1994), hal 38.

2* Ahmad bin Hajar Al-Haitami, Twuhfat Al-Mubtaj Bi Syarh Al-Minhaj Juz 6 (Kairo: Maktabah
at-Tijariyah al-Kubra, 1983), hal 237.

% Zakaria Al-Anshati, Fath AFWabhab Bi Syarh Manhaj at-Thullab (Beirut: Dar al-Kutub al-
Ilmiyah, 1998), hal 78.

Mukhlis Tti Mulya Marpaung, Penalaran Hukum (Istinbat) Walimatul ‘Ursy | 195



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024

sunnah) menunjukkan bahwa yang esensial adalah fungsi publikasi itu

sendiri, bukan kemewahan acara.*

Dengan demikian, penalaran ulama Syafi'iyah menunjukkan pendekatan
yang tidak sekadar literal-tekstual, tetapi fungsional-teleologis: hukum ditetapkan
dengan mempertimbangkan fungsi dan tujuan (magSad) dari praktik tersebut
dalam konteks sistem sosial-religius Islam.

A. Logika Normatif Kompilasi Hukum Islam tentang Publisitas
Perkawinan
Berbeda dengan fikih klasik yang bersifat doktrinalistik, KHI sebagai
produk kodifikasi modern memiliki logika normatif yang berbeda namun
memiliki ratio legis yang dapat dilacak. Ketiadaan pengaturan eksplisit tentang
walimatnl ‘ursy dalam KHI bukan semata-mata kekosongan normatif (legal vacuum),
melainkan mencerminkan pilihan kebijakan legislatif (legislative policy choice) yang
memisahkan aspek administratif-yuridis perkawinan dari praktik ritual-sosial
keagamaan.

B. Ratio Legis Prinsip Publisitas dalam KHI

Meskipun tidak mengatur walimah, KHI mengandung beberapa ketentuan
yang mencerminkan prinsip publisitas perkawinan:

Pasal 1 KHI: Mendefinisikan perkawinan sebagai "mitsagan ghalizan untuk
mentaati perintah Allah dan melaksanakannya merupakan ibadah.”” Definisi ini
menunjukkan bahwa perkawinan bukan urusan privat semata, tetapi memiliki
dimensi publik-religius yang memerlukan pengakuan masyarakat.

Pasal 5 ayat (1) KHI: "Agar terjamin ketertiban perkawinan bagi masyarakat
Islam setiap perkawinan harus dicatat."* ratio legis dari ketentuan ini adalah
menjamin kepastian hukum dan ketertiban (#izam), yang secara substansial sejalan
dengan fungsi publisitas dalam walimah.

Pasal 10 ayat (2) KHI: "Pemberitahuan kehendak nikah dilakukan oleh
Pegawai Pencatat Nikah dengan cara mengumumkan kehendak nikah itu dengan
cara menempelkan surat pengumuman..." * Ketentuan ini secara eksplisit
mewajibkan  pengumuman  perkawinan, meskipun melalui mekanisme
administratif-formal.

C. Analisis Logika Penalaran KHI
Penalaran hukum yang mendasari KHI dapat dianalisis sebagai berikut:

26 Wahbah Zuhaili, A/-Figh Al-Islami Wa Adillatubn Jug 9 (Damaskus: Dar al-Fikr, 2004), hal
240.

27 Kementerian Agama Republik Indonesia, Kompilasi Hukum Islam Di Indonesia (Jakarta:
Direktorat Bina KUA dan Keluarga Sakinah, 2018), hal 14.

28 Kementerian Agama Republik Indonesia, Kompilasi Hukum Islam Di Indonesia (Jakarta:
Direktorat Bina KUA dan Keluarga Sakinah, 2018), hal 15.

2 Kementerian Agama Republik Indonesia, Kompilasi Hukum Islam Di Indonesia (Jakarta:
Direktorat Bina KUA dan Keluarga Sakinah, 2018), hal 16.

Mukhlis Tri Mulya Marpaung, Penalaran Hukum (Istinbat) Walimatul ‘Ursy | 196



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024

1. Formalisasi melalui prosedur administratif: KHI memilih jalur formalisasi
publisitas perkawinan melalui pencatatan dan pengumuman formal di
KUA, bukan melalui mekanisme ritual-sosial seperti walimah. Pilihan ini
mencerminkan pengaruh pemikiran hukum modern yang menekankan
kepastian hukum melalui dokumentasi tertulis.

2. Pemisahan aspek yuridis dan ritual: KHI fokus pada aspek-aspek yang
memiliki konsekuensi hukum langsung (rukun, syarat, hak-kewajiban,
putusnya perkawinan), sementara aspek ritual-sosial seperti walimah
diserahkan kepada praktik keagamaan masyarakat. Pemisahan ini bukan
berarti KHI menolak walimah, tetapi tidak menjadikannya sebagai objek
regulasi formal.

3. Prinsip fleksibilitas: Dengan tidak mengatur walimah secara eksplisit, KHI
memberikan fleksibilitas bagi masyarakat untuk melaksanakan walimah
sesuai dengan tradisi lokal dan kemampuan ekonomi masing-masing, tanpa
terikat pada ketentuan formal yang kaku.

Logika penalaran ini menunjukkan bahwa KHI bukan sekadar "tidak
mengatut" walimah, tetapi memiliki pertimbangan epistemologis dan pragmatis:
bahwa tidak semua aspek ajaran Islam perlu dikodifikasi dalam hukum positif, dan
bahwa sebagian praktik lebih efektif jika dibiarkan hidup dalam kesadaran
keagamaan masyarakat (/zving law) daripada diregulasi secara formal.

Relevansi Penalaran Fikih Syafi'iyah terhadap KHI

Analisis komparatif antara penalaran is#znbat ulama Syafi'iyah dan logika
normatif KHI mengungkapkan tiga dimensi relevansi: epistemologis, normatif,
dan fungsional.

A. Relevansi Epistemologis
Pada level epistemologis, terdapat konvergensi dalam cara pandang

terhadap hakikat perkawinan dan pentingnya publisitas:

1. Perkawinan sebagai witsagan ghalizan: Baik fikih Syafi'iyah maupun KHI
(Pasal 1) memandang perkawinan sebagai ikatan suci yang kuat, bukan
sekadar kontrak keperdataan. Pandangan ini menjadi basis epistemologis
mengapa perkawinan memerlukan pengumuman dan pengakuan publik.

2. Pentingnya publisitas: Baik #s#inbat Syafi'iyah (yang menekankan z/an al-
nikdh) maupun KHI (yang mewajibkan pengumuman kehendak nikah dan
pencatatan) sama-sama mengakui bahwa perkawinan memerlukan
publisitas. Perbedaan tetletak pada mekanisme: Syafi'iyah melalui walinmah
(mekanisme sosial-religius), KHI melalui pencatatan dan pengumuman
formal (mekanisme administratif-legal).

3. Prinsip kemampuan ekonomi: Kedua sistem hukum mengakui bahwa
kewajiban dalam perkawinan harus disesuaikan dengan kemampuan. Dalam

Mukhlis Tti Mulya Marpaung, Penalaran Hukum (Istinbat) Walimatul Ursy | 197



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024

fikih Syafi'iyah: tidak ada batasan minimal untuk wa/imah. Dalam KHI (Pasal

80 ayat 2): kewajiban suami "sesuai dengan kemampuannya".”

Konvergensi epistemologis ini menunjukkan bahwa meskipun fikih klasik
dan KHI berbeda dalam bentuk dan mekanisme, keduanya berangkat dari premis

dasar yang sama tentang hakikat dan fungsi perkawinan dalam Islam.

B. Relevansi Normatif
Pada level normatif, terdapat relevansi dalam prinsip-prinsip hukum yang

mendasari:

1. Prinsip publisitas sebagai pelengkap keabsahan: Dalam fikih Syafi'iyah,
meskipun walimah bukan rukun atau syarat sah nikah, ia merupakan sunnab
miu’'akkadah yang sangat dianjurkan untuk melengkapi keabsahan sosial
perkawinan. Dalam KHI, pencatatan (Pasal 5) dan pengumuman (Pasal 10
ayat 2) juga bukan syarat sah nikah secara agama, tetapi merupakan
kewajiban administratif untuk menjamin ketertiban dan kepastian hukum.
Keduanya sama-sama memposisikan publisitas sebagai elemen yang
melengkapi, bukan yang menyahkan.

2. Prinsip keseimbangan antara idealitas dan realitas: Penalaran ulama
Syafi'iyah yang tidak mewajibkan walimah mewah tetapi cukup dengan
hidangan sederhana mencerminkan keseimbangan antara idealitas syariat
(pengumuman perkawinan) dengan realitas kemampuan umat. Demikian
pula, KHI yang menekankan kewajiban "sesuai kemampuan"
mencerminkan prinsip yang sama.

3. Prinsip pencegahan kemungkaran: Ulama Syafi'iyah menetapkan syarat
bahwa walimah tidak boleh mengandung kemungkaran.” KHI, meskipun
tidak mengatur walimah, secara umum melarang segala praktik yang
bertentangan dengan syariat Islam (Pasal 5 ayat 1: perkawinan yang sah
adalah yang "sesuai dengan hukum Islam").

Relevansi normatif ini menunjukkan bahwa prinsip-prinsip yang mendasari
istinbat Syafi'tyah tentang walimah tidak bertentangan, bahkan sejalan dengan
prinsip-prinsip normatif dalam KHI, meskipun tidak diartikulasikan secara
eksplisit.

C. Relevansi Fungsional
Pada level fungsional, walimatul ‘ursy dan ketentuan KHI tentang publisitas
perkawinan memiliki fungsi yang komplementer:
1. Fungsi publisitas: walimah menyediakan mekanisme publisitas sosial-kultural
yang lebih inklusif dan aksesibel bagi masyarakat akar rumput, sementara
pencatatan KHI menyediakan publisitas legal-formal yang diakui negara.

3 Kementerian Agama Republik Indonesia, Kompilasi Hukum Islam Di Indonesia (Jakarta:
Direktorat Bina KUA dan Keluarga Sakinah, 2018), hal 28.

31 Syamsuddin Muhammad bin Ahmad al-Khatib Asy-Syarbini, Mughni Al-Mubtaj lla Ma'rifat
Ma’ani Alfazh Al-Minbaj Juz 6 (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 1994), hal 325-327.

Mukhlis Tti Mulya Marpaung, Penalaran Hukum (Istinbat) Walimatul ‘Ursy | 198



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024

Keduanya saling melengkapi dalam mewujudkan publisitas perkawinan
secara komprehensif.

Fungsi integrasi sosial: walimah berfungsi sebagai media silaturahmi dan
integrasi sosial yang tidak dapat digantikan oleh prosedur administratif
pencatatan. KHI, dengan tidak mengatur walimah, justru memberi ruang
bagi fungsi integratif ini untuk beroperasi secara alamiah.

Fungsi edukasi hukum: walimah yang dihadiri tokoh agama dan masyarakat
dapat berfungsi sebagai media edukasi informal tentang hak-kewajiban
suami-istri sesual syariat, melengkapi fungsi edukasi formal yang diatur
KHIL

Relevansi fungsional ini mengindikasikan bahwa walimah dan KHI,

meskipun berbeda dalam nature dan mekanisme, dapat beroperasi secara sinergis
dalam sistem hukum perkawinan Islam Indonesia.

Walimah al-'Ursy sebagai Living Law dalam Sistem Hukum Perkawinan
Islam Indonesia

Konsep /iving law yang dikembangkan oleh Ehrtlich (1936) dan

dikontekstualisasikan dalam kajian hukum Islam Indonesia oleh Nurlaelawati
(2018) memberikan kerangka teoretis untuk memahami posisi walimatul ‘ursy
dalam sistem hukum Indonesia.” /ing /aw merujuk pada norma-norma hukum
yang hidup dan dipatuhi dalam masyarakat meskipun tidak dikodifikasi dalam
hukum positif.

A. Walimah sebagai Norma yang Hidup

1.

3.

Praktik walimatul ‘nrsy di Indonesia menunjukkan karakteristik /Zving law:
Kepatuhan sukarela yang tinggi: Meskipun tidak diatur dalam KHI atau UU
Perkawinan, mayoritas masyarakat muslim Indonesia tetap melaksanakan
walimah dengan tingkat kepatuhan yang tinggi. Survey Puslitbang
Kehidupan Keagamaan (2018) menunjukkan bahwa 87% perkawinan
muslim di Indonesia disertai dengan walimah dalam berbagai bentuk.”
Sanksi sosial: Meskipun tidak ada sanksi hukum formal, terdapat sanksi
sosial bagi yang tidak melaksanakan walimah, seperti dianggap tidak
menghormati tradisi atau bahkan dicurigai keabsahan perkawinannya oleh
masyarakat.

Adaptasi lokal: walimah di Indonesia telah beradaptasi dengan budaya lokal
(seperti kenduri di Jawa, walimahan di Sunda, kawinan di Minangkabau)
tanpa kehilangan esensi syar'inya, menunjukkan fleksibilitas yang menjadi
cirl lving law.

D. Pengakuan Implisit oleh Sistem Hukum Nasional

32 Buis Nutlaelawati, Fundamental Principles of the Sociology of Law (Cambridge: Harvard University
Press, 19306), hal 502.

3 Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI Puslitbang Kehidupan Keagamaan, Survey
Praktik Keagamaan Masyarakat Muslin Indonesia (Jakarta: Kementerian Agama RI, 2018), hal 156.

Mukhlis Tri Mulya Marpaung, Penalaran Hukum (Istinbat) Walimatul ‘Ursy | 199



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024

Meskipun tidak dikodifikasi, walimah mendapat pengakuan implisit dari
sistem hukum nasional:

1. Melalui Pasal 2 ayat (1) UU Perkawinan: Yang menyatakan bahwa
"Perkawinan adalah sah apabila dilakukan menurut hukum masing-masing
agamanya...”” Ketentuan ini memberikan legitimasi bagi praktik-praktik
keagamaan seperti walimah sebagai bagian dari "hukum agama" yang diakui.

2. Melalui yurisprudensi: Dalam beberapa putusan Pengadilan Agama,
pelaksanaan walimah dijadikan sebagai salah satu bukti (garinah) keabsahan
petkawinan, terutama dalam kasus isbat nikah (penetapan nikah).

3. Melalui kebijakan pemerintah daerah: Beberapa Perda Syariah di Indonesia

mengatur tentang anjuran melaksanakan walimah sesuai kemampuan,
menunjukkan pengakuan politik terhadap praktik ini.

E. Implikasi Teoretis dan Praktis
Pemahaman walimah sebagai /iving law memiliki beberapa implikasi:

1. Implikasi teoretis: Menunjukkan bahwa sistem hukum Islam di Indonesia
bersifat pluralistik, tidak monolitik pada hukum tertulis (KHI/UU), tetapi
mencakup pula norma-norma yang hidup dalam masyarakat. Hal ini sejalan
dengan teori pluralisme hukum yang dikembangkan oleh Griffiths (19806)
dan diaplikasikan dalam konteks Indonesia oleh Bowen (2003).%

2. Implikasi praktis: Bagi praktisi hukum, pemahaman ini penting dalam
memutus perkara-perkara perkawinan. Hakim tidak hanya terpaku pada
pasal-pasal KHI, tetapi perlu mempertimbangkan norma-norma /ving law
yang berlaku di masyarakat. Bagi masyarakat, pemahaman ini memberikan
kepastian bahwa pelaksanaan walimah memiliki legitimasi dalam sistem
hukum nasional meskipun tidak diatur secara eksplisit.

3. Implikasi kebijakan: Bagi pembuat kebijakan, analisis ini mengindikasikan
bahwa revisi KHI di masa depan perlu mempertimbangkan untuk
mengakomodasi praktik-praktik fZving law seperti walimah, bukan dengan
regulasi yang kaku, tetapi dengan pengakuan dan panduan yang fleksibel.

Kesimpulan

Penelitian ini menunjukkan bahwa penetapan hukum walimatul ‘ursy dalam
fikih Syafi'iyah dibangun melalui penalaran is#znbat yang bersifat integratif, yakni
mengombinasikan perintah tekstual hadis dengan gara’in kontekstual (situasional,
reduksional, komparatif) serta pertimbangan fungsi sosial walimah sebagai sarana
publisitas perkawinan. Pendekatan ini menghasilkan penetapan hukum sunnah
m’'akkadah yang tidak bersifat formalistik-tekstual semata, tetapi fungsional dan
kontekstual. Karakteristik penalaran ini mencakup: (1) gradasi hukum yang

3 Republik Indonesia, “Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 Tentang Perkawinan,” Pasal
2 ayat (1)

% John Griffiths, “What Is Legal Pluralism?,” Ournal of Legal Pluralism and Unofficial Law 18, no.
24 (1986): 1-55.

Mukhlis Tri Mulya Marpaung, Penalaran Hukum (Istinbat) Walimatul ‘Ursy | 200



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024

mengakui tingkatan antara wajib dan haram; (2) pertimbangan maSlahah dan
maqasid al-syari’ab; (3) fleksibilitas dalam implementasi sesuai kemampuan; dan (4)
elaborasi detail melalui gzyas dengan tetap menjaga kohesi sistem

Ketiadaan pengaturan eksplisit mengenai walimatul ‘ursy dalam Kompilasi
Hukum Islam tidak dapat dipahami semata sebagai kekosongan normatif,
melainkan sebagai pilihan penalaran hukum legislatif yang memisahkan aspek
administratif-yuridis perkawinan dari praktik ritual-sosial keagamaan. Penalaran
ini mencerminkan: (1) formalisasi publisitas perkawinan melalui mekanisme
administratif (pencatatan dan pengumuman formal); (2) fokus pada aspek-aspek
yang memiliki konsekuensi hukum langsung; dan (3) pemberian ruang fleksibilitas
bagi praktik keagamaan untuk beroperasi sebagai /iving Jaw. Logika ini
menunjukkan bahwa KHI memiliki ratio /egis yang dapat dilacak, bukan sekadar
kompilasi pasal-pasal tanpa dasar penalaran.

Penalaran hukum fikih Syafi'iyah memiliki relevansi epistemologis,
normatif, dan fungsional terhadap KHI. Secara epistemologis, keduanya sama-
sama memandang perkawinan sebagai wmitsagan ghalizan yang memerlukan
publisitas dan pengakuan sosial. Secara normatif, prinsip-prinsip yang mendasari
istinbat Syafi'iyah (publisitas sebagai pelengkap keabsahan, keseimbangan idealitas-
realitas, pencegahan kemungkaran) sejalan dengan prinsip-prinsip dalam KHI
meskipun tidak diartikulasikan secara eksplisit. Secara fungsional, walimah dan
ketentuan KHI tentang publisitas perkawinan beroperasi secara komplementer:
walimah menyediakan publisitas sosial-kultural yang inklusif, sementara KHI
menyediakan publisitas legal-formal yang diakui negara.

Studi ini memperkaya kajian hukum Islam dengan menunjukkan bahwa
istinbat fikih klasik bersifat sophisticated, tidak formalistik-tekstual semata, dan tetap
relevan untuk membaca serta mengevaluasi hukum Islam positif di negara
modern. Penelitian ini juga mengembangkan kerangka analitis komparatif yang
tidak hanya membandingkan "hasil hukum" tetapi "logika penalaran", dengan
klasifikasi relevansi tiga dimensi yang dapat diaplikasikan pada kajian komparatif
hukum Islam lainnya. Penelitian ini menunjukkan bahwa walimatul ‘ursy beroperasi
sebagal /iving law dalam masyarakat muslim Indonesia dengan tingkat kepatuhan
sukarela yang tinggi, adaptasi lokal yang fleksibel, dan pengakuan implisit dari
sistem hukum nasional melalui UU Perkawinan, yurisprudensi, dan kebijakan
daerah.

Temuan ini mengindikasikan bahwa penguatan hukum perkawinan Islam
di Indonesia tidak selalu harus dilakukan melalui kodifikasi penuh dan regulasi
yang kaku. Pengakuan dan panduan yang fleksibel terhadap praktik-praktik /Jving
law seperti walimah dapat lebih efektif dalam konteks pluralisme hukum Indonesia.
Revisi KHI di masa depan dapat mempertimbangkan untuk: (1) mengakui
eksistensi walimah sebagai praktik yang sejalan dengan prinsip-prinsip KHI; (2)
memberikan panduan umum tanpa detail yang mengikat; dan (3) menjaga
keseimbangan antara kepastian hukum formal dengan fleksibilitas praktik
keagamaan.

Mukhlis Tri Mulya Marpaung, Penalaran Hukum (Istinbat) Walimatul Ursy | 201



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024

Penelitian selanjutnya dapat mengkaji: (1) integrasi praktik walimatul ‘ursy
dalam kebijakan hukum keluarga Islam melalui pendekatan magasid al-syari’ah yang
lebih komprehensif; (2) studi komparatif dengan negara-negara Muslim lain
tentang bagaimana praktik ritual-sosial perkawinan diakomodasi dalam hukum
positif; (3) analisis socio-legal tentang dinamika walimah sebagai /iving law dalam
konteks modernisasi dan urbanisasi; dan (4) kajian tentang potensi integrasi nilai-
nilai walimah (publisitas, silaturahmi, kesederhanaan) dalam pendidikan pra-nikah
yang diatur KHI.

Daftar Pustaka

Ahmad, Syamsudin Muhammad Bin Abi Abbas. Nibayatul Mubtaj Ila Syarhul
Minhay. Beirut: Dar al-Fikr, 1984.

Al-Anshari, Zakaria. Fath A-Wabhab Bi Syarh Manhaj at-Thullab. Beirut: Dar al-
Kutub al-Ilmiyah, 1998.

Al-Bukhari, Muhammad bin Ismail. Sabzh Al-Bukhari, Kitab an-Nikah, Bab Walinah
Ag-Zabra’. Beirut: Dar Ibn Kathir, 2002.

Al-Bukhati, Muhammad bin Ismail. Sabih Al-Bukbari Kitab an-Nikah Bab Al-
Walimah Wa Law Bi Syah. Beirut: Dar Ibn Kathir, 2002.

Al-Haitami, Ahmad bin Hajar. Tubfat Al-Mubtaj Bi Syarh Al-Minhaj. Kairo:
Maktabah at-Tijariyah al-Kubra, 1983.

An-Nawawi, Yahya bin Syaraf. Minhaj At-Thalibin. Beirut: Dar Al-Minhaj, 2005.

Anderson, Michael R. Islamic Family Law in South Asia. London: SOAS, 2017.

Asy-Syarbini, Syamsuddin Muhammad bin Ahmad al-Khatib. Mughni Al-Mubtaj
Lia Ma’rifat Ma'ani Alfazh Al-Minhaj. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 1994.

Griffiths, John. “What Is Legal Pluralism?” Ourmnal of Legal Pluralism and Unofficial
Law 18, no. 24 (19806): 1-55.

Indonesia, Kementerian Agama Republik. .A~Qur'an Dan Terjemabhannya. Jakarta:
Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Quran, 2019.

Kementerian Agama Republik Indonesia. Kompilasi Hukum Islam Di Indonesia.
Jakarta: Direktorat Bina KUA dan Keluarga Sakinah, 2018.

Khallaf, Abdul Wahhab. Iz« Ushul Figh. Jakarta: Rineka Cipta, 2005.

M.Zein, Satria Effendi. Problematika Hukum Kelnarga Islam Kontemporer: Analisis
Yurisprudensi Dengan Pendekatan Ushuliyyah. Jakarta: Kencana, 2004.

Mughniyah, Muhammad Jawad. Figh Lima Mazhab. Jakarta: Lentera, 2011.

Musthofa, Nurul Hidayati Ahmad. “Walimat Al-’Urs Dalam Perspektif Maqasid
Al-SyarT’ah: Analisis Fungsi Sosial Dan Kemashlahatan.” A/~Abkam: Jurnal
Linn Syari’ah Dan Hukum 4, no. 2 (2019): 145-62.

Nurlaelawati, Euis. Fundamental Principles of the Sociology of Law. Cambridge: Harvard
University Press, 1936.

Nurlaelawati, Euis. “Modernization, Tradition and Identity: The Kompilasi
Hukum Islam and Legal Practice in the Indonesian Religious Courts.”

Mukhlis Tri Mulya Marpaung, Penalaran Hukum (Istinbat) Walimatul ‘Ursy | 202



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024

Leiden University, 2018.

Puslitbang Kehidupan Keagamaan, Badan Litbang dan Diklat Kementerian
Agama RI. Surwey Praktik Keagamaan Masyarakat Muslim Indonesia. Jakarta:
Kementerian Agama RI, 2018.

Rahmatillah, Dinda. “Tradisi Walimah Dalam Masyarakat Aceh: Integrasi Budaya
Lokal Dan Ajaran Islam.” Jurnal Ilmiabh Islan Futura 20, no. 1 (2020): 78-95.

Republik Indonesia. Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan,
Pub. L. No. Pasal 2 ayat (1) (n.d.).

Rofiq, Ahmad. Hukum Isiam Di Indonesia. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2003.

Salim, Arskal, and Hakim Aziz. “The Contemporary Relevance of Classical Figh
in Indonesian Islamic Legal Discourse: A Maqasid Approach.” Studia
Islamika 26, no. 3 (2019): 445-78.

Syarituddin, Amir. Hukum Perkawinan Islam Di Indonesia: Antara Figh Munakahat
Dan Undang-Undang Perkawinan. Jakarta: Kencana, 2011.

Zuhaili, Wahbah. A~Figh Al-Islami Wa Adillatubu Juzg 9. Damaskus: Dar al-Fikr,
2004.

Mukhlis Tri Mulya Marpaung, Penalaran Hukum (Istinbat) Walimatul ‘Ursy | 203



