
 

Al-Bayan Journal 
of Islam and Muslim Societies 

  Vol. 2. No. 02, 2025 
E-ISSN: 3064 - 6219 

https://journal.tabayanu.com/index.php/ajims  

 

 Mukhlis Tri Mulya Marpaung, Penalaran Hukum (Istinbāṭ) Walimatul ‘Ursy  | 187 
 

 

Penalaran Hukum (Istinbāṭ) Walimatul ‘Ursy dalam Fikih 
Syafi’iyah dan Relevansinya terhadap Kompilasi Hukum Islam 

di Indonesia 
 

Mukhlis Tri Mulya Marpaung 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 

Email: mukhlis201212062@uinsu.ac.id 
 

Heri Firmansyah 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 

Email: herifirmansyah@uinsu.ac.id 

 

 
Received:  Accepted: 19-01-2026 

 
 

Abstract 

Walīmat al-ʿurs constitutes an important socio-religious practice 
in Islamic marriage, particularly within Muslim societies that 

adhere to the Shāfiʿī school of law. This article examines the legal 

reasoning (istinbāṭ) employed by Shāfiʿī jurists in determining the 

legal status of walīmat al-ʿurs and analyzes its relevance to 
Indonesia’s Compilation of Islamic Law (Kompilasi Hukum 
Islam/KHI). Employing a normative legal research method with 
conceptual and comparative approaches, this study analyzes 

classical Shāfiʿī legal texts alongside statutory Islamic family law in 

Indonesia. The findings demonstrate that Shāfiʿī jurists derive the 

ruling of walīmat al-ʿurs through an integrative mode of legal 
reasoning that combines textual commands of the Prophet, 

contextual indicators (qarāʾin), and functional considerations of 

marriage publicity (iʿlān al-nikāḥ), resulting in its classification as 

sunnah muʾakkadah. Meanwhile, the absence of explicit regulation 

on walīmat al-ʿurs in the KHI reflects a legislative choice to 
prioritize administrative and juridical aspects of marriage over 

ritual-social practices. This study argues that walīmat al-ʿurs 
remains epistemologically, normatively, and functionally relevant 
to the KHI as a form of living Islamic law that complements 
codified legal norms. The article contributes to Islamic legal 

https://journal.tabayanu.com/index.php/ajims


Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024 

Mukhlis Tri Mulya Marpaung, Penalaran Hukum (Istinbāṭ) Walimatul ‘Ursy  | 188 
 

scholarship by highlighting the continued relevance of classical 

Shāfiʿī legal reasoning in understanding and evaluating 
contemporary Islamic family law in Indonesia.  
 

Keywords: Walīmat al-ʿUrs; Legal Reasoning (Istinbāṭ); Shāfiʿī 
Jurisprudence; Compilation of Islamic Law; Living Law 
 
Abstrak: Walimatul ‘ursy merupakan praktik sosial-keagamaan yang 
penting dalam perkawinan Islam, khususnya dalam masyarakat muslim 
yang berafiliasi dengan mazhab Syafi’iyah. Artikel ini mengkaji penalaran 

hukum (istinbāṭ) yang digunakan oleh ulama Syafi’iyah dalam 
menetapkan hukum walimatul ‘ursy serta menganalisis relevansinya 
terhadap Kompilasi Hukum Islam (KHI) di Indonesia. Penelitian ini 
menggunakan metode penelitian hukum normatif dengan pendekatan 
konseptual dan komparatif, melalui analisis terhadap kitab-kitab fikih 
Syafi’iyah klasik dan ketentuan hukum keluarga Islam di Indonesia. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa ulama Syafi’iyah menetapkan walimatul 
‘ursy melalui penalaran hukum yang integratif, yakni dengan 
mengombinasikan perintah tekstual hadis Nabi, qārinah kontekstual, 
serta pertimbangan fungsi sosial walimah sebagai sarana publisitas 

perkawinan (iʿlān al-nikāḥ), sehingga diklasifikasikan sebagai sunnah 
mu’akkadah. Sementara itu, ketiadaan pengaturan eksplisit mengenai 
walimatul ‘ursy dalam KHI mencerminkan pilihan penalaran hukum 
legislatif yang memfokuskan pengaturan pada aspek administratif dan 
yuridis perkawinan. Artikel ini menegaskan bahwa walimatul ‘ursy tetap 
memiliki relevansi epistemologis, normatif, dan fungsional terhadap 
KHI sebagai bentuk living law yang melengkapi hukum perkawinan 
Islam yang telah dikodifikasi. Studi ini berkontribusi pada 
pengembangan kajian hukum Islam dengan menunjukkan relevansi 
berkelanjutan penalaran fikih Syafi’iyah klasik dalam konteks hukum 
keluarga Islam kontemporer di Indonesia.  

Kata Kunci: Walimatul ‘Ursy; Istinbāṭ Hukum; Fikih Syafi’iyah; 
Kompilasi Hukum Islam; Living Law 

 
 

Pendahuluan 
Perkawinan dalam Islam bukan sekadar ikatan keperdataan antara laki-laki 

dan perempuan, melainkan merupakan ikatan suci yang disebut dengan mītsāqan 

ghalīẓan (perjanjian yang sangat kuat) sebagaimana disebutkan dalam Al-Qur'an 

Surah An-Nisa ayat 21.1 Sebagai ibadah yang memiliki dimensi vertikal (ḥablum 

minallāh) dan horizontal (ḥablum minannas), perkawinan dalam Islam diatur secara 
 

1  Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an Dan Terjemahannya (Jakarta: Lajnah 
Pentashihan Mushaf Al-Quran, 2019), hal 81. 



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024 

Mukhlis Tri Mulya Marpaung, Penalaran Hukum (Istinbāṭ) Walimatul ‘Ursy  | 189 
 

komprehensif, tidak hanya mencakup aspek spiritual dan ritual, tetapi juga aspek 
sosial dan hukum.2 Salah satu aspek penting yang menyertai perkawinan adalah 
walimatul ‘ursy atau pesta pernikahan, yang merupakan tradisi yang telah 
dipraktikkan sejak zaman Rasulullah SAW dan dilestarikan oleh umat Islam 
hingga saat ini sebagai bentuk pensyukuran, pengumuman, dan perayaan atas 
ikatan perkawinan yang telah dilaksanakan.3 

Walimatul ‘ursy memiliki kedudukan istimewa dalam ajaran Islam karena 
secara eksplisit diperintahkan oleh Rasulullah SAW melalui berbagai hadis shahih. 
Dalam sebuah riwayat, Rasulullah SAW bersabda kepada Abdurrahman bin Auf 
yang baru saja menikah: "Awlim wa law bi syāh" (Adakanlah walimah walau hanya 
dengan seekor kambing).4 Perintah ini menunjukkan bahwa walimatul ‘ursy bukan 
sekadar tradisi sosial atau budaya, melainkan memiliki landasan syar'i yang kuat 
dan dianjurkan untuk dilaksanakan oleh setiap muslim yang melangsungkan 
pernikahan. 

Dalam mazhab Syafi'i, yang merupakan mazhab mayoritas di Indonesia, 
walimatul ‘ursy dihukumi sebagai sunnah mu’akkadah (sunah yang sangat dianjurkan) 
bagi suami yang telah baligh dan berakal (rasyīd). 5  Ketetapan hukum ini 
diistinbathkan melalui metode ijtihad yang ketat dengan menggunakan berbagai 
sumber hukum Islam, mulai dari Al-Qur'an, hadis Nabi SAW, ijmā' ulama, hingga 

qiyās (analogi). Imam Nawawi dalam kitab Minhāj al-Ṭālibīn menegaskan bahwa 
walimatul ‘ursy merupakan sunah yang tidak boleh ditinggalkan tanpa alasan yang 
kuat, berbeda dengan walīmah-walīmah lainnya seperti walimah khitan atau walimah 
aqiqah yang tingkat kesunnahannya lebih rendah.6 

Di Indonesia, sebagai negara dengan mayoritas penduduk muslim yang 
mengikuti mazhab Syafi'i, praktik walimatul ‘ursy telah menjadi bagian integral dari 
tradisi perkawinan masyarakat. Namun demikian, dalam konteks hukum positif 
Indonesia, pengaturan tentang walimatul ‘ursy tidak ditemukan secara eksplisit 
dalam Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan sebagaimana 
telah diubah dengan Undang-Undang Nomor 16 Tahun 2019, maupun dalam 
Peraturan Pemerintah Nomor 9 Tahun 1975 tentang Pelaksanaan Undang-
Undang Perkawinan. Kompilasi Hukum Islam (KHI) yang ditetapkan melalui 
Instruksi Presiden Nomor 1 Tahun 1991 juga tidak secara spesifik mengatur 
tentang walimatul ‘ursy, meskipun beberapa pasal dalam KHI mengandung prinsip-
prinsip yang relevan dengan semangat walimah.7 

 
2 Amir Syarifuddin, Hukum Perkawinan Islam Di Indonesia: Antara Fiqh Munakahat Dan Undang-

Undang Perkawinan (Jakarta: Kencana, 2011), hal 41. 
3 Wahbah Zuhaili, Al-Fiqh Al-Islami Wa Adillatuhu Juz 9 (Damaskus: Dar al-Fikr, 2004), hal 

236. 
4 Muhammad bin Ismail Al-Bukhari, Sahih Al-Bukhari Kitab an-Nikah Bab Al-Walimah Wa Law 

Bi Syah (Beirut: Dar Ibn Kathir, 2002), Hadis No.5168. 
5 Syamsudin Muhammad Bin Abi Abbas Ahmad, Nihayatul Muhtaj Ila Syarhul Minhaj (Beirut: 

Dar al-Fikr, 1984), hal 326. 
6 Yahya bin Syaraf An-Nawawi, Minhaj At-Thalibin (Beirut: Dar Al-Minhaj, 2005), hal 315. 
7 Satria Effendi M.Zein, Problematika Hukum Keluarga Islam Kontemporer: Analisis Yurisprudensi 

Dengan Pendekatan Ushuliyyah (Jakarta: Kencana, 2004), hal 36. 



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024 

Mukhlis Tri Mulya Marpaung, Penalaran Hukum (Istinbāṭ) Walimatul ‘Ursy  | 190 
 

Literature Review  
Kajian tentang walimatul ‘ursy telah menarik perhatian sejumlah sarjana, 

namun sebagian besar penelitian cenderung bersifat deskriptif atau normatif tanpa 
analisis mendalam tentang metodologi istinbat hukum. Penelitian-penelitian 
terdahulu dapat dikategorikan ke dalam beberapa kelompok: 

Pertama, kajian tentang walimah dalam fikih klasik. Zuhaili (2004) dalam al-
Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu membahas walimah sebagai bagian dari hukum 
perkawinan dengan fokus pada perbedaan pendapat antar mazhab.8 Mughniyah 
(2011) dalam Fiqh Lima Mazhab juga mengkomparasi pandangan mazhab tentang 

walimah, namun lebih menekankan pada hasil hukum (ḥukm) daripada proses 
penalaran (istinbat).9 Kajian-kajian ini berharga sebagai sumber primer, namun 

belum mengeksplorasi secara sistematis bagaimana metodologi uṣūl al-fiqh 
diterapkan dalam menetapkan hukum walimah. 

Kedua, studi tentang walimah dalam konteks sosial-budaya Indonesia. 
Penelitian Hidayati dan Musthofa (2019) mengkaji praktik walimah dalam 

perspektif maqāṣid al-syarī’ah dengan fokus pada fungsi sosial dan kemashlahatan.10 
Sementara Rahmatillah (2020) menganalisis tradisi walimah dalam masyarakat 
Aceh sebagai bentuk integrasi budaya lokal dengan ajaran Islam.11  Meskipun 
studi-studi ini memberikan perspektif sosiologis yang penting, mereka tidak 
mengkaji secara khusus aspek penalaran hukum (istinbat) ulama Syafi'iyah atau 
relevansinya dengan hukum positif Indonesia. 

Ketiga, kajian tentang KHI dan hukum keluarga Islam di Indonesia. 
Syarifuddin (2011) dalam Hukum Perkawinan Islam di Indonesia menganalisis 
KHI sebagai produk kodifikasi hukum Islam dengan pendekatan historis dan 
yuridis.12 Rofiq (2003) membahas dinamika hukum Islam di Indonesia dengan 
fokus pada proses legislasi dan implementasi KHI. 13  Anderson (2017) dalam 
studinya tentang Islamic family law reform in Indonesia menyoroti transformasi 
hukum keluarga Islam dari tradisi fikih ke kodifikasi modern.14 Namun, kajian-
kajian ini tidak secara spesifik membahas walimatul ‘ursy atau menganalisis 
bagaimana praktik-praktik ritual-sosial seperti walimah beroperasi dalam kerangka 
hukum positif Indonesia. 

Beberapa studi terbaru mulai menunjukkan perhatian pada aspek yang lebih 
spesifik. Nurlaelawati (2018) mengkaji konsep living law dalam hukum keluarga 

 
8 Wahbah Zuhaili, Al-Fiqh Al-Islami Wa Adillatuhu Juz 9 (Damaskus: Dar al-Fikr, 2004), hal 

236-242. 
9 Muhammad Jawad Mughniyah, Fiqh Lima Mazhab (Jakarta: Lentera, 2011), hal 387-390. 
10 Nurul Hidayati Ahmad Musthofa, “Walīmat Al-’Urs Dalam Perspektif Maqāṣid Al-Syarī’ah: 

Analisis Fungsi Sosial Dan Kemashlahatan,” Al-Ahkam: Jurnal Ilmu Syari’ah Dan Hukum 4, no. 2 
(2019): 145–62. 

11 Dinda Rahmatillah, “Tradisi Walīmah Dalam Masyarakat Aceh: Integrasi Budaya Lokal Dan 
Ajaran Islam,” Jurnal Ilmiah Islam Futura 20, no. 1 (2020): 78–95. 

12 Amir Syarifuddin, Hukum Perkawinan Islam Di Indonesia: Antara Fiqh Munakahat Dan Undang-
Undang Perkawinan (Jakarta: Kencana, 2011), hal 15-28. 

13 Ahmad Rofiq, Hukum Islam Di Indonesia (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2003), hal 95-102. 
14 Michael R. Anderson, Islamic Family Law in South Asia (London: SOAS, 2017), hal 205-234. 



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024 

Mukhlis Tri Mulya Marpaung, Penalaran Hukum (Istinbāṭ) Walimatul ‘Ursy  | 191 
 

Islam Indonesia, menyoroti bagaimana praktik-praktik keagamaan yang tidak 
terkodifikasi tetap memiliki pengaruh normatif dalam masyarakat.15 Salim dan 
Aziz (2019) menganalisis relevansi fikih klasik terhadap hukum Islam 

kontemporer di Indonesia dengan pendekatan maqāṣid. 16  Studi-studi ini 
memberikan kerangka teoretis yang berguna, namun belum mengaplikasikannya 
secara khusus pada kasus walimatul ‘ursy. 

Berdasarkan telaah literatur di atas, teridentifikasi kesenjangan penelitian 
yang signifikan: kajian-kajian terdahulu cenderung membahas, walimatul ‘ursy baik 
sebagai praktik sosial-keagamaan atau sebagai bagian dari diskursus fikih klasik. 
Belum ada penelitian yang secara sistematis mengkaji metodologi istinbat ulama 
Syafi'iyah dalam menetapkan hukum walimah dan membandingkannya dengan 
logika normatif hukum keluarga Islam Indonesia yang terkodifikasi dalam KHI. 

Secara lebih spesifik, kesenjangan penelitian meliputi: (1) minimnya 
analisis tentang bagaimana ulama Syafi'iyah mengintegrasikan berbagai sumber 

hukum (nash, qarā'in, pertimbangan maṣlaḥah) dalam menetapkan status hukum 
walimah; (2) belum adanya kajian komprehensif tentang bagaimana prinsip-prinsip 
yang mendasari walimah dalam fikih Syafi'iyah berkorelasi dengan struktur 
normatif KHI; (3) kurangnya eksplorasi tentang bagaimana walimah beroperasi 
sebagai living law dalam sistem hukum Indonesia yang plural. 
 
Tujuan Penelitian 

Penelitian ini berupaya mengisi kesenjangan tersebut dengan tiga kontribusi 
utama. Pertama, secara teoretis, penelitian ini memperkaya kajian hukum Islam 
dengan menunjukkan bahwa istinbat fikih klasik tidak bersifat formalistik-tekstual 
semata, tetapi melibatkan pertimbangan kontekstual dan fungsional yang 
kompleks. Analisis mendalam tentang metodologi istinbat ulama Syafi'iyah dalam 
kasus walimah mengungkapkan bagaimana penalaran hukum Islam klasik tetap 
relevan untuk membaca dan mengevaluasi hukum Islam positif di negara modern. 

Kedua, secara metodologis, penelitian ini menawarkan kerangka analisis 

komparatif yang tidak sekadar membandingkan hasil hukum (maḍmūn al-ḥukm) 

antara fikih dan KHI, tetapi lebih dalam mengkaji logika penalaran (manṭiq al-
istinbāt) yang mendasari keduanya. Dengan mengklasifikasikan relevansi ke dalam 
tiga dimensi yaitu epistemologis, normatif, dan fungsional penelitian ini 
memberikan instrumen analitis yang dapat diaplikasikan pada kajian komparatif 
hukum Islam lainnya. 

Ketiga, secara praktis, penelitian ini memberikan pemahaman yang lebih 
komprehensif tentang kedudukan praktik-praktik ritual-sosial Islam dalam sistem 
hukum Indonesia. Temuan penelitian ini dapat menjadi bahan pertimbangan bagi 

 
15 Euis Nurlaelawati, “Modernization, Tradition and Identity: The Kompilasi Hukum Islam 

and Legal Practice in the Indonesian Religious Courts” (Leiden University, 2018), hal 145-178. 
16  Arskal Salim and Hakim Aziz, “The Contemporary Relevance of Classical Fiqh in 

Indonesian Islamic Legal Discourse: A Maqāṣid Approach,” Studia Islamika 26, no. 3 (2019): 445–
78. 



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024 

Mukhlis Tri Mulya Marpaung, Penalaran Hukum (Istinbāṭ) Walimatul ‘Ursy  | 192 
 

pembuat kebijakan dalam revisi KHI, serta memberikan panduan bagi masyarakat 
muslim dan praktisi hukum dalam memahami relasi antara praktik keagamaan 
dengan hukum positif. 

Artikel ini diorganisasikan sebagai berikut: bagian kedua menjelaskan 
metodologi penelitian; bagian ketiga menganalisis penalaran istinbat ulama 
Syafi'iyah terhadap walimatul ‘ursy; bagian keempat mengkaji logika normatif KHI 
tentang publisitas perkawinan; bagian kelima menganalisis relevansi penalaran 
fikih Syafi'iyah terhadap KHI; bagian keenam membahas walimah sebagai living law; 
dan bagian terakhir menyajikan kesimpulan dan implikasi penelitian. 

 
Metodologi Penelitian 

Penelitian ini merupakan penelitian hukum normatif legal research dengan 
fokus kajian pada analisis norma-norma hukum Islam, khususnya ketentuan-
ketentuan tentang walimatul ‘ursy dalam literatur fikih Syafi'iyah dan 
perbandingannya dengan Kompilasi Hukum Islam sebagai hukum positif di 
Indonesia. Pendekatan komparatif comparative approach digunakan untuk 
membandingkan metode istinbat hukum yang digunakan oleh ulama Syafi'iyah 
dalam menetapkan ketentuan walimatul ‘ursy dengan prinsip-prinsip yang 
terkandung dalam KHI, guna menemukan persamaan, perbedaan, serta titik temu 
antara keduanya. Selain itu, penelitian ini juga menggunakan pendekatan 
konseptual conceptual approach untuk menganalisis konsep-konsep hukum Islam 
terkait walimah, seperti konsep sunnah mu’akkadah, kewajiban menghadiri 
undangan, dan syarat-syarat pelaksanaan walimah. 
 
Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari data sekunder yang diperoleh melalui 
studi kepustakaan (library research) terhadap berbagai literatur hukum Islam. Data 
primer penelitian ini adalah kitab-kitab fikih mazhab Syafi'i seperti Minhāj al-

Ṭālibīn karya Imam Nawawi, Nihāyat al-Muḥtāj karya Syamsuddin ar-Ramli, 

Tuḥfat al-Muḥtāj karya Ibn Hajar al-Haitami, serta Kompilasi Hukum Islam 
(KHI) yang ditetapkan melalui Instruksi Presiden Nomor 1 Tahun 1991. Data 

sekunder meliputi buku-buku uṣūl al-fiqh, tafsir Al-Qur'an, syarah hadis, artikel 
jurnal ilmiah nasional dan internasional, dan karya-karya akademis lainnya yang 
relevan dengan tema penelitian. 
 
Teknik pengumpulan data dilakukan dengan mengumpulkan, mengidentifikasi, 
dan mengklasifikasikan data-data dari berbagai sumber kepustakaan yang 
berkaitan dengan walimatul ‘ursy. Teknik analisis data yang digunakan adalah 
analisis isi (content analysis) dengan pola deskriptif-komparatif-analitis, yaitu: (1) 
mendeskripsikan metode istinbat hukum walimatul ‘ursy dalam fikih Syafi'iyah 
dengan fokus pada proses penalaran, bukan hanya hasil hukum; (2) menganalisis 
logika normatif yang mendasari prinsip-prinsip relevan dalam KHI; (3) 
membandingkan keduanya untuk menemukan konvergensi dan divergensi; (4) 
mengklasifikasikan relevansi ke dalam dimensi epistemologis, normatif, dan 



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024 

Mukhlis Tri Mulya Marpaung, Penalaran Hukum (Istinbāṭ) Walimatul ‘Ursy  | 193 
 

fungsional; serta (5) menganalisis implikasinya terhadap praktik hukum 
perkawinan Islam di Indonesia sebagai living law. 
 
Hasil dan Pembahasan 

Penalaran Istinbāṭ Ulama Syafi'iyah terhadap Walīmat al-'Ursy 
Proses istinbat hukum walimatul ‘ursy dalam mazhab Syafi'i menunjukkan 

karakteristik penalaran yang integratif, mengombinasikan pendekatan tekstual 
dengan pertimbangan kontekstual dan fungsional. Ulama Syafi'iyah tidak semata-

mata mengandalkan pemahaman literal terhadap naṣh, tetapi juga 

mempertimbangkan qarā’in (indikator kontekstual), maṣlaḥah, dan fungsi sosial-
religius dari walimah dalam penetapan hukumnya. 
 

A. Tahap Pertama: Identifikasi Naṣṣ dan Gradasi Dalil 

Langkah awal dalam istinbat adalah identifikasi naṣh yang relevan dan 
penentuan kekuatan dalalahnya. Ulama Syafi'iyah mengidentifikasi beberapa dalil 
utama. Pertama, dari Al-Qur'an, meskipun tidak ada ayat yang secara eksplisit 
menyebut kata "walimah", terdapat ayat yang mengindikasikan prinsip publisitas 
perkawinan. Surah An-Nur ayat 32 memerintahkan: "Dan nikahkanlah orang-

orang yang sendirian di antara kamu..."17 Imam ar-Ramli dalam Nihāyat al-Muḥtāj 

menjelaskan bahwa perintah menikahkan (wa ankiḥū) mengimplikasikan 
pengumuman pernikahan, yang salah satu manifestasinya adalah walimah.18 Selain 
itu, prinsip syukur atas nikmat Allah dalam Surah Ibrahim ayat 7 juga dijadikan 
landasan bahwa walimah merupakan bentuk syukur atas nikmat perkawinan. 
 

Kedua, dari Sunnah, terdapat hadis-hadis sahih yang lebih eksplisit. Hadis riwayat 
Bukhari dan Muslim dari Anas bin Malik: "Rasulullah SAW bersabda kepada 
Abdurrahman bin Auf: Bārakallāhu laka, awlim wa law bi syāh (Semoga Allah 
memberkahimu, adakanlah walimah walau hanya dengan seekor kambing). 19 
Penggunaan kata perintah (fi’l amr) dalam "awlim" menjadi fokus analisis ulama 
Syafi'iyah. 
 

B. Tahap Kedua: Analisis Qarā'in dan Konteks 
Ulama Syafi'iyah tidak berhenti pada analisis gramatikal kata perintah, tetapi 

mengkaji qarā’in (indikator kontekstual) yang menyertai perintah tersebut. Ibn 

Hajar al-Haitami dalam Tuḥfat al-Muḥtāj mengidentifikasi beberapa qarīnah 
penting:20 

 
17  Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an Dan Terjemahannya (Jakarta: Lajnah 

Pentashihan Mushaf Al-Quran, 2019), hal 353. 
18 Syamsudin Muhammad Bin Abi Abbas Ahmad, Nihayatul Muhtaj Ila Syarhul Minhaj (Beirut: 

Dar al-Fikr, 1984), hal 324. 
19 Muhammad bin Ismail Al-Bukhari, Sahih Al-Bukhari Kitab an-Nikah Bab Al-Walimah Wa Law 

Bi Syah (Beirut: Dar Ibn Kathir, 2002), Hadis No.5168. 
20 Ahmad bin Hajar Al-Haitami, Tuhfat Al-Muhtaj Bi Syarh Al-Minhaj (Kairo: Maktabah at-

Tijariyah al-Kubra, 1983), hal 235-237. 



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024 

Mukhlis Tri Mulya Marpaung, Penalaran Hukum (Istinbāṭ) Walimatul ‘Ursy  | 194 
 

1. Qarīnah situasional: Perintah diberikan dalam konteks kegembiraan 
pernikahan dan doa berkah (bārakallāhu laka) yang mengindikasikan bahwa 
walimah bukan kewajiban berat tetapi anjuran dalam suasana gembira. 

2. Qarīnah redaksional: Frasa "wa law bi syāh" (walau hanya dengan seekor 
kambing) menunjukkan fleksibilitas dan tidak adanya beban yang berat, 
yang lebih sejalan dengan karakteristik sunnah daripada wājib. 

3. Qarīnah komparatif: Tidak ditemukan dalil yang menunjukkan ancaman 
(wa'īd) atau sanksi bagi yang meninggalkan walimah, berbeda dengan 
kewajiban-kewajiban lain seperti membayar mahar atau nafkah. 

 

C. Tahap Ketiga: Penerapan Kaidah Uṣūliyyah 

Berdasarkan analisis naṣh dan qarā’in, ulama Syafi'iyah menerapkan kaidah 

uṣūl al-fiqh: "al-aṣl fī al-amr li al-wujūb illā iżā qarānatnahu qarīnah taṣrifuhu ‘an żālika" 
(dasar hukum perintah adalah wajib kecuali jika ada indikator yang 
mengalihkannya). 21  Dalam kasus walimah, terdapat qarā’in yang kuat yang 
mengalihkan perintah dari wujūb ke istihbāb (sunnah), khususnya qarā’in 
reduksional dan ketiadaan sanksi. Namun, bukan sekadar sunnah biasa, tetapi 
sunnah mu’akkadah karena beberapa alasan: 

1. Kuatnya perintah: Meskipun dialihkan dari wujūb, perintah tetap datang 
langsung dari Rasulullah SAW dengan lafaz yang tegas. 

2. Konsistensi praksis Nabi: Rasulullah SAW secara konsisten mengadakan 
walimah dalam pernikahannya, seperti diriwayatkan dalam hadis walimah 
untuk Zainab binti Jahsy.22 

3. Fungsi strategis: walimah memiliki fungsi penting dalam menjaga maqāṣid al-

syarī’ah, khususnya ḥifẓ al-nasl (perlindungan keturunan) melalui publisitas 
perkawinan yang membedakannya dari zina. 

 
D. Tahap Keempat: Elaborasi melalui Qiyās 

Untuk detail-detail yang tidak diatur eksplisit dalam naṣh, ulama Syafi'iyah 
menggunakan qiyās. Misalnya: 

1. Ketentuan bahwa perintah sunnah walīmah tetap berlaku meskipun terlambat 
dilaksanakan di-qiyās-kan dengan hukum aqiqah yang tetap dapat 
dilaksanakan walau sudah lama sejak kelahiran anak (al-jāmi’: keduanya 
adalah sunnah perayaan atas nikmat Allah yang tidak dibatasi waktu secara 
ketat). 

2. Larangan menghadiri walimah yang di dalamnya terdapat kemungkaran di-
qiyās-kan dengan larangan hadir di majelis yang ada maksiat berdasarkan 
Surah Al-An'am ayat 68 (al-jāmi’: keduanya adalah larangan partisipasi dalam 
kemungkaran). 

 

 
21 Abdul Wahhab Khallaf, Ilmu Ushul Fiqh (Jakarta: Rineka Cipta, 2005), hal 191. 
22 Muhammad bin Ismail Al-Bukhari, Sahih Al-Bukhari, Kitab an-Nikah, Bab Walimah Az-Zahra’ 

(Beirut: Dar Ibn Kathir, 2002), Hadis No.5163. 



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024 

Mukhlis Tri Mulya Marpaung, Penalaran Hukum (Istinbāṭ) Walimatul ‘Ursy  | 195 
 

E. Karakteristik Istinbāṭ Syafi'iyah: Integratif dan Fungsional 
Dari analisis di atas, terlihat bahwa penalaran istinbat ulama Syafi'iyah 

terhadap walimatul ‘ursy memiliki karakteristik: 

1. Integratif: Mengombinasikan pendekatan tekstual (naṣh), kontekstual 

(qarā’in), dan teleologis (maqāṣid). 
2. Gradatif: Tidak bersifat biner (wajib/haram), tetapi mengakui gradasi 

hukum (sunnah mu’akkadah vs sunnah ghayr mu’akkadah). 
3. Fungsional: Mempertimbangkan fungsi sosial-religius walimah (publisitas, 

syukur, silaturahmi) dalam penetapan hukum. 
4. Detil namun fleksibel: Merinci syarat-syarat dan ketentuan, namun tetap 

memberikan ruang fleksibilitas sesuai kemampuan. 
Karakteristik ini menunjukkan bahwa istinbat fikih klasik Syafi'i tidak 

bersifat formalistik-legalistik semata, tetapi merupakan penalaran hukum yang 
sophisticated dengan mempertimbangkan berbagai dimensi: linguistik, 
kontekstual, teleologis, dan sosiologis. 
 
Fungsi Publisitas Perkawinan sebagai Dasar Penetapan Hukum Walīmah 

Salah satu elemen kunci dalam penalaran ulama Syafi'iyah adalah identifikasi 

fungsi publisitas (i’lān) sebagai ‘illah (alasan hukum) atau setidaknya ḥikmah 
(kebijaksanaan) di balik pensyariatan walimah. Asy-Syarbini dalam Mughnī al-

Muḥtāj menegaskan bahwa salah satu tujuan utama walimah adalah "i’lān al-nikāḥ 
wa al-farq baynahu wa bayna al-zinā" (mengumumkan pernikahan dan 
membedakannya dari perzinaan).23 

Fungsi publisitas ini bukan sekadar hikmah tambahan, tetapi merupakan 
elemen substantif yang mempengaruhi penetapan hukum. Hal ini terlihat dari 
beberapa ketentuan derivatif: 

1. Kewajiban menghadiri undangan: Berbeda dengan walimah lainnya (khitan, 
aqiqah), menghadiri undangan walimatul ‘ursy dapat menjadi wājib 'ayn bagi 
yang diundang.24 Kewajiban ini logis jika dipahami bahwa kehadiran tamu 
adalah bagian integral dari fungsi publisitas. 

2. Syarat undangan yang merata: Ulama Syafi'iyah menetapkan bahwa walimah 
harus mengundang secara merata, tidak mengkhususkan orang kaya saja.25 
Syarat ini juga terkait dengan fungsi publisitas yang mengharuskan 
pengumuman kepada masyarakat luas, bukan hanya kalangan tertentu. 

3. Tidak ada batasan minimal: Ketentuan bahwa tidak ada batasan minimal 
untuk walimah (walimah dengan hidangan sederhana pun sudah memenuhi 

 
23 Syamsuddin Muhammad bin Ahmad al-Khatib Asy-Syarbini, Mughni Al-Muhtaj Ila Ma’rifat 

Ma’ani Alfazh Al-Minhaj Juz 4 (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 1994), hal 38. 
24 Ahmad bin Hajar Al-Haitami, Tuhfat Al-Muhtaj Bi Syarh Al-Minhaj Juz 6 (Kairo: Maktabah 

at-Tijariyah al-Kubra, 1983), hal 237. 
25 Zakaria Al-Anshari, Fath Al-Wahhab Bi Syarh Manhaj at-Thullab (Beirut: Dar al-Kutub al-

Ilmiyah, 1998), hal 78. 



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024 

Mukhlis Tri Mulya Marpaung, Penalaran Hukum (Istinbāṭ) Walimatul ‘Ursy  | 196 
 

sunnah) menunjukkan bahwa yang esensial adalah fungsi publikasi itu 
sendiri, bukan kemewahan acara.26 
Dengan demikian, penalaran ulama Syafi'iyah menunjukkan pendekatan 

yang tidak sekadar literal-tekstual, tetapi fungsional-teleologis: hukum ditetapkan 

dengan mempertimbangkan fungsi dan tujuan (maqṣad) dari praktik tersebut 
dalam konteks sistem sosial-religius Islam. 
 

A. Logika Normatif Kompilasi Hukum Islam tentang Publisitas 
Perkawinan 
Berbeda dengan fikih klasik yang bersifat doktrinalistik, KHI sebagai 

produk kodifikasi modern memiliki logika normatif yang berbeda namun 
memiliki ratio legis yang dapat dilacak. Ketiadaan pengaturan eksplisit tentang 
walimatul ‘ursy dalam KHI bukan semata-mata kekosongan normatif (legal vacuum), 
melainkan mencerminkan pilihan kebijakan legislatif (legislative policy choice) yang 
memisahkan aspek administratif-yuridis perkawinan dari praktik ritual-sosial 
keagamaan. 
 

B. Ratio Legis Prinsip Publisitas dalam KHI 
Meskipun tidak mengatur walimah, KHI mengandung beberapa ketentuan 

yang mencerminkan prinsip publisitas perkawinan: 

Pasal 1 KHI: Mendefinisikan perkawinan sebagai "mītsāqan ghalīẓan untuk 
mentaati perintah Allah dan melaksanakannya merupakan ibadah.”27 Definisi ini 
menunjukkan bahwa perkawinan bukan urusan privat semata, tetapi memiliki 
dimensi publik-religius yang memerlukan pengakuan masyarakat. 

Pasal 5 ayat (1) KHI: "Agar terjamin ketertiban perkawinan bagi masyarakat 
Islam setiap perkawinan harus dicatat." 28  ratio legis dari ketentuan ini adalah 

menjamin kepastian hukum dan ketertiban (niẓām), yang secara substansial sejalan 
dengan fungsi publisitas dalam walimah. 

Pasal 10 ayat (2) KHI: "Pemberitahuan kehendak nikah dilakukan oleh 
Pegawai Pencatat Nikah dengan cara mengumumkan kehendak nikah itu dengan 
cara menempelkan surat pengumuman..." 29  Ketentuan ini secara eksplisit 
mewajibkan pengumuman perkawinan, meskipun melalui mekanisme 
administratif-formal. 
 

C. Analisis Logika Penalaran KHI 
Penalaran hukum yang mendasari KHI dapat dianalisis sebagai berikut: 

 
26 Wahbah Zuhaili, Al-Fiqh Al-Islami Wa Adillatuhu Juz 9 (Damaskus: Dar al-Fikr, 2004), hal 

240. 
27  Kementerian Agama Republik Indonesia, Kompilasi Hukum Islam Di Indonesia (Jakarta: 

Direktorat Bina KUA dan Keluarga Sakinah, 2018), hal 14. 
28  Kementerian Agama Republik Indonesia, Kompilasi Hukum Islam Di Indonesia (Jakarta: 

Direktorat Bina KUA dan Keluarga Sakinah, 2018), hal 15. 
29  Kementerian Agama Republik Indonesia, Kompilasi Hukum Islam Di Indonesia (Jakarta: 

Direktorat Bina KUA dan Keluarga Sakinah, 2018), hal 16. 



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024 

Mukhlis Tri Mulya Marpaung, Penalaran Hukum (Istinbāṭ) Walimatul ‘Ursy  | 197 
 

1. Formalisasi melalui prosedur administratif: KHI memilih jalur formalisasi 
publisitas perkawinan melalui pencatatan dan pengumuman formal di 
KUA, bukan melalui mekanisme ritual-sosial seperti walimah. Pilihan ini 
mencerminkan pengaruh pemikiran hukum modern yang menekankan 
kepastian hukum melalui dokumentasi tertulis. 

2. Pemisahan aspek yuridis dan ritual: KHI fokus pada aspek-aspek yang 
memiliki konsekuensi hukum langsung (rukun, syarat, hak-kewajiban, 
putusnya perkawinan), sementara aspek ritual-sosial seperti walimah 
diserahkan kepada praktik keagamaan masyarakat. Pemisahan ini bukan 
berarti KHI menolak walimah, tetapi tidak menjadikannya sebagai objek 
regulasi formal. 

3. Prinsip fleksibilitas: Dengan tidak mengatur walimah secara eksplisit, KHI 
memberikan fleksibilitas bagi masyarakat untuk melaksanakan walimah 
sesuai dengan tradisi lokal dan kemampuan ekonomi masing-masing, tanpa 
terikat pada ketentuan formal yang kaku. 
Logika penalaran ini menunjukkan bahwa KHI bukan sekadar "tidak 

mengatur" walimah, tetapi memiliki pertimbangan epistemologis dan pragmatis: 
bahwa tidak semua aspek ajaran Islam perlu dikodifikasi dalam hukum positif, dan 
bahwa sebagian praktik lebih efektif jika dibiarkan hidup dalam kesadaran 
keagamaan masyarakat (living law) daripada diregulasi secara formal. 
 
Relevansi Penalaran Fikih Syafi'iyah terhadap KHI 

Analisis komparatif antara penalaran istinbat ulama Syafi'iyah dan logika 
normatif KHI mengungkapkan tiga dimensi relevansi: epistemologis, normatif, 
dan fungsional. 

A. Relevansi Epistemologis 
Pada level epistemologis, terdapat konvergensi dalam cara pandang 

terhadap hakikat perkawinan dan pentingnya publisitas: 

1. Perkawinan sebagai mītsāqan ghalīẓan: Baik fikih Syafi'iyah maupun KHI 
(Pasal 1) memandang perkawinan sebagai ikatan suci yang kuat, bukan 
sekadar kontrak keperdataan. Pandangan ini menjadi basis epistemologis 
mengapa perkawinan memerlukan pengumuman dan pengakuan publik. 

2. Pentingnya publisitas: Baik istinbat Syafi'iyah (yang menekankan i’lān al-

nikāḥ) maupun KHI (yang mewajibkan pengumuman kehendak nikah dan 
pencatatan) sama-sama mengakui bahwa perkawinan memerlukan 
publisitas. Perbedaan terletak pada mekanisme: Syafi'iyah melalui walimah 
(mekanisme sosial-religius), KHI melalui pencatatan dan pengumuman 
formal (mekanisme administratif-legal). 

3. Prinsip kemampuan ekonomi: Kedua sistem hukum mengakui bahwa 
kewajiban dalam perkawinan harus disesuaikan dengan kemampuan. Dalam 



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024 

Mukhlis Tri Mulya Marpaung, Penalaran Hukum (Istinbāṭ) Walimatul ‘Ursy  | 198 
 

fikih Syafi'iyah: tidak ada batasan minimal untuk walimah. Dalam KHI (Pasal 
80 ayat 2): kewajiban suami "sesuai dengan kemampuannya".30 
Konvergensi epistemologis ini menunjukkan bahwa meskipun fikih klasik 

dan KHI berbeda dalam bentuk dan mekanisme, keduanya berangkat dari premis 
dasar yang sama tentang hakikat dan fungsi perkawinan dalam Islam. 
 

B. Relevansi Normatif 
Pada level normatif, terdapat relevansi dalam prinsip-prinsip hukum yang 

mendasari: 
1. Prinsip publisitas sebagai pelengkap keabsahan: Dalam fikih Syafi'iyah, 

meskipun walimah bukan rukun atau syarat sah nikah, ia merupakan sunnah 
mu’akkadah yang sangat dianjurkan untuk melengkapi keabsahan sosial 
perkawinan. Dalam KHI, pencatatan (Pasal 5) dan pengumuman (Pasal 10 
ayat 2) juga bukan syarat sah nikah secara agama, tetapi merupakan 
kewajiban administratif untuk menjamin ketertiban dan kepastian hukum. 
Keduanya sama-sama memposisikan publisitas sebagai elemen yang 
melengkapi, bukan yang menyahkan. 

2. Prinsip keseimbangan antara idealitas dan realitas: Penalaran ulama 
Syafi'iyah yang tidak mewajibkan walimah mewah tetapi cukup dengan 
hidangan sederhana mencerminkan keseimbangan antara idealitas syariat 
(pengumuman perkawinan) dengan realitas kemampuan umat. Demikian 
pula, KHI yang menekankan kewajiban "sesuai kemampuan" 
mencerminkan prinsip yang sama. 

3. Prinsip pencegahan kemungkaran: Ulama Syafi'iyah menetapkan syarat 
bahwa walimah tidak boleh mengandung kemungkaran.31 KHI, meskipun 
tidak mengatur walimah, secara umum melarang segala praktik yang 
bertentangan dengan syariat Islam (Pasal 5 ayat 1: perkawinan yang sah 
adalah yang "sesuai dengan hukum Islam"). 
Relevansi normatif ini menunjukkan bahwa prinsip-prinsip yang mendasari 

istinbat Syafi'iyah tentang walimah tidak bertentangan, bahkan sejalan dengan 
prinsip-prinsip normatif dalam KHI, meskipun tidak diartikulasikan secara 
eksplisit. 
 

C. Relevansi Fungsional 
Pada level fungsional, walimatul ‘ursy dan ketentuan KHI tentang publisitas 

perkawinan memiliki fungsi yang komplementer: 
1. Fungsi publisitas: walimah menyediakan mekanisme publisitas sosial-kultural 

yang lebih inklusif dan aksesibel bagi masyarakat akar rumput, sementara 
pencatatan KHI menyediakan publisitas legal-formal yang diakui negara. 

 
30  Kementerian Agama Republik Indonesia, Kompilasi Hukum Islam Di Indonesia (Jakarta: 

Direktorat Bina KUA dan Keluarga Sakinah, 2018), hal 28. 
31 Syamsuddin Muhammad bin Ahmad al-Khatib Asy-Syarbini, Mughni Al-Muhtaj Ila Ma’rifat 

Ma’ani Alfazh Al-Minhaj Juz 6 (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 1994), hal 325-327. 



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024 

Mukhlis Tri Mulya Marpaung, Penalaran Hukum (Istinbāṭ) Walimatul ‘Ursy  | 199 
 

Keduanya saling melengkapi dalam mewujudkan publisitas perkawinan 
secara komprehensif. 

2. Fungsi integrasi sosial: walimah berfungsi sebagai media silaturahmi dan 
integrasi sosial yang tidak dapat digantikan oleh prosedur administratif 
pencatatan. KHI, dengan tidak mengatur walimah, justru memberi ruang 
bagi fungsi integratif ini untuk beroperasi secara alamiah. 

3. Fungsi edukasi hukum: walimah yang dihadiri tokoh agama dan masyarakat 
dapat berfungsi sebagai media edukasi informal tentang hak-kewajiban 
suami-istri sesuai syariat, melengkapi fungsi edukasi formal yang diatur 
KHI. 
Relevansi fungsional ini mengindikasikan bahwa walimah dan KHI, 

meskipun berbeda dalam nature dan mekanisme, dapat beroperasi secara sinergis 
dalam sistem hukum perkawinan Islam Indonesia. 
 
Walīmah al-'Ursy sebagai Living Law dalam Sistem Hukum Perkawinan 
Islam Indonesia 

Konsep living law yang dikembangkan oleh Ehrlich (1936) dan 
dikontekstualisasikan dalam kajian hukum Islam Indonesia oleh Nurlaelawati 
(2018) memberikan kerangka teoretis untuk memahami posisi walimatul ‘ursy 
dalam sistem hukum Indonesia.32 living law merujuk pada norma-norma hukum 
yang hidup dan dipatuhi dalam masyarakat meskipun tidak dikodifikasi dalam 
hukum positif. 
 

A. Walīmah sebagai Norma yang Hidup 
Praktik walimatul ‘ursy di Indonesia menunjukkan karakteristik living law: 

1. Kepatuhan sukarela yang tinggi: Meskipun tidak diatur dalam KHI atau UU 
Perkawinan, mayoritas masyarakat muslim Indonesia tetap melaksanakan 
walimah dengan tingkat kepatuhan yang tinggi. Survey Puslitbang 
Kehidupan Keagamaan (2018) menunjukkan bahwa 87% perkawinan 
muslim di Indonesia disertai dengan walimah dalam berbagai bentuk.33 

2. Sanksi sosial: Meskipun tidak ada sanksi hukum formal, terdapat sanksi 
sosial bagi yang tidak melaksanakan walimah, seperti dianggap tidak 
menghormati tradisi atau bahkan dicurigai keabsahan perkawinannya oleh 
masyarakat. 

3. Adaptasi lokal: walimah di Indonesia telah beradaptasi dengan budaya lokal 
(seperti kenduri di Jawa, walimahan di Sunda, kawinan di Minangkabau) 
tanpa kehilangan esensi syar'inya, menunjukkan fleksibilitas yang menjadi 
ciri living law. 

 
D. Pengakuan Implisit oleh Sistem Hukum Nasional 

 
32 Euis Nurlaelawati, Fundamental Principles of the Sociology of Law (Cambridge: Harvard University 

Press, 1936), hal 502. 
33 Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI Puslitbang Kehidupan Keagamaan, Survey 

Praktik Keagamaan Masyarakat Muslim Indonesia (Jakarta: Kementerian Agama RI, 2018), hal 156. 



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024 

Mukhlis Tri Mulya Marpaung, Penalaran Hukum (Istinbāṭ) Walimatul ‘Ursy  | 200 
 

Meskipun tidak dikodifikasi, walimah mendapat pengakuan implisit dari 
sistem hukum nasional: 

1. Melalui Pasal 2 ayat (1) UU Perkawinan: Yang menyatakan bahwa 
"Perkawinan adalah sah apabila dilakukan menurut hukum masing-masing 
agamanya...”34 Ketentuan ini memberikan legitimasi bagi praktik-praktik 
keagamaan seperti walimah sebagai bagian dari "hukum agama" yang diakui. 

2. Melalui yurisprudensi: Dalam beberapa putusan Pengadilan Agama, 
pelaksanaan walimah dijadikan sebagai salah satu bukti (qarīnah) keabsahan 

perkawinan, terutama dalam kasus isbāt nikāḥ (penetapan nikah). 
3. Melalui kebijakan pemerintah daerah: Beberapa Perda Syariah di Indonesia 

mengatur tentang anjuran melaksanakan walimah sesuai kemampuan, 
menunjukkan pengakuan politik terhadap praktik ini. 

 
E. Implikasi Teoretis dan Praktis 

Pemahaman walimah sebagai living law memiliki beberapa implikasi: 
1. Implikasi teoretis: Menunjukkan bahwa sistem hukum Islam di Indonesia 

bersifat pluralistik, tidak monolitik pada hukum tertulis (KHI/UU), tetapi 
mencakup pula norma-norma yang hidup dalam masyarakat. Hal ini sejalan 
dengan teori pluralisme hukum yang dikembangkan oleh Griffiths (1986) 
dan diaplikasikan dalam konteks Indonesia oleh Bowen (2003).35 

2. Implikasi praktis: Bagi praktisi hukum, pemahaman ini penting dalam 
memutus perkara-perkara perkawinan. Hakim tidak hanya terpaku pada 
pasal-pasal KHI, tetapi perlu mempertimbangkan norma-norma living law 
yang berlaku di masyarakat. Bagi masyarakat, pemahaman ini memberikan 
kepastian bahwa pelaksanaan walimah memiliki legitimasi dalam sistem 
hukum nasional meskipun tidak diatur secara eksplisit. 

3. Implikasi kebijakan: Bagi pembuat kebijakan, analisis ini mengindikasikan 
bahwa revisi KHI di masa depan perlu mempertimbangkan untuk 
mengakomodasi praktik-praktik living law seperti walimah, bukan dengan 
regulasi yang kaku, tetapi dengan pengakuan dan panduan yang fleksibel. 

 
Kesimpulan 

Penelitian ini menunjukkan bahwa penetapan hukum walimatul ‘ursy dalam 
fikih Syafi'iyah dibangun melalui penalaran istinbat yang bersifat integratif, yakni 
mengombinasikan perintah tekstual hadis dengan qarā’in kontekstual (situasional, 
reduksional, komparatif) serta pertimbangan fungsi sosial walimah sebagai sarana 
publisitas perkawinan. Pendekatan ini menghasilkan penetapan hukum sunnah 
mu’akkadah yang tidak bersifat formalistik-tekstual semata, tetapi fungsional dan 
kontekstual. Karakteristik penalaran ini mencakup: (1) gradasi hukum yang 

 
34 Republik Indonesia, “Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 Tentang Perkawinan,” Pasal 

2 ayat (1) 
35 John Griffiths, “What Is Legal Pluralism?,” Ournal of Legal Pluralism and Unofficial Law 18, no. 

24 (1986): 1–55. 



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024 

Mukhlis Tri Mulya Marpaung, Penalaran Hukum (Istinbāṭ) Walimatul ‘Ursy  | 201 
 

mengakui tingkatan antara wajib dan haram; (2) pertimbangan maṣlaḥah dan 

maqāṣid al-syarī’ah; (3) fleksibilitas dalam implementasi sesuai kemampuan; dan (4) 
elaborasi detail melalui qiyās dengan tetap menjaga kohesi sistem 

Ketiadaan pengaturan eksplisit mengenai walimatul ‘ursy dalam Kompilasi 
Hukum Islam tidak dapat dipahami semata sebagai kekosongan normatif, 
melainkan sebagai pilihan penalaran hukum legislatif yang memisahkan aspek 
administratif-yuridis perkawinan dari praktik ritual-sosial keagamaan. Penalaran 
ini mencerminkan: (1) formalisasi publisitas perkawinan melalui mekanisme 
administratif (pencatatan dan pengumuman formal); (2) fokus pada aspek-aspek 
yang memiliki konsekuensi hukum langsung; dan (3) pemberian ruang fleksibilitas 
bagi praktik keagamaan untuk beroperasi sebagai living law. Logika ini 
menunjukkan bahwa KHI memiliki ratio legis yang dapat dilacak, bukan sekadar 
kompilasi pasal-pasal tanpa dasar penalaran. 

Penalaran hukum fikih Syafi'iyah memiliki relevansi epistemologis, 
normatif, dan fungsional terhadap KHI. Secara epistemologis, keduanya sama-

sama memandang perkawinan sebagai mītsāqan ghalīẓan yang memerlukan 
publisitas dan pengakuan sosial. Secara normatif, prinsip-prinsip yang mendasari 
istinbat Syafi'iyah (publisitas sebagai pelengkap keabsahan, keseimbangan idealitas-
realitas, pencegahan kemungkaran) sejalan dengan prinsip-prinsip dalam KHI 
meskipun tidak diartikulasikan secara eksplisit. Secara fungsional, walimah dan 
ketentuan KHI tentang publisitas perkawinan beroperasi secara komplementer: 
walimah menyediakan publisitas sosial-kultural yang inklusif, sementara KHI 
menyediakan publisitas legal-formal yang diakui negara. 

Studi ini memperkaya kajian hukum Islam dengan menunjukkan bahwa 
istinbat fikih klasik bersifat sophisticated, tidak formalistik-tekstual semata, dan tetap 
relevan untuk membaca serta mengevaluasi hukum Islam positif di negara 
modern. Penelitian ini juga mengembangkan kerangka analitis komparatif yang 
tidak hanya membandingkan "hasil hukum" tetapi "logika penalaran", dengan 
klasifikasi relevansi tiga dimensi yang dapat diaplikasikan pada kajian komparatif 
hukum Islam lainnya. Penelitian ini menunjukkan bahwa walimatul ‘ursy beroperasi 
sebagai living law dalam masyarakat muslim Indonesia dengan tingkat kepatuhan 
sukarela yang tinggi, adaptasi lokal yang fleksibel, dan pengakuan implisit dari 
sistem hukum nasional melalui UU Perkawinan, yurisprudensi, dan kebijakan 
daerah. 

Temuan ini mengindikasikan bahwa penguatan hukum perkawinan Islam 
di Indonesia tidak selalu harus dilakukan melalui kodifikasi penuh dan regulasi 
yang kaku. Pengakuan dan panduan yang fleksibel terhadap praktik-praktik living 
law seperti walimah dapat lebih efektif dalam konteks pluralisme hukum Indonesia. 
Revisi KHI di masa depan dapat mempertimbangkan untuk: (1) mengakui 
eksistensi walimah sebagai praktik yang sejalan dengan prinsip-prinsip KHI; (2) 
memberikan panduan umum tanpa detail yang mengikat; dan (3) menjaga 
keseimbangan antara kepastian hukum formal dengan fleksibilitas praktik 
keagamaan. 



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024 

Mukhlis Tri Mulya Marpaung, Penalaran Hukum (Istinbāṭ) Walimatul ‘Ursy  | 202 
 

Penelitian selanjutnya dapat mengkaji: (1) integrasi praktik walimatul ‘ursy 

dalam kebijakan hukum keluarga Islam melalui pendekatan maqāṣid al-syarī’ah yang 
lebih komprehensif; (2) studi komparatif dengan negara-negara Muslim lain 
tentang bagaimana praktik ritual-sosial perkawinan diakomodasi dalam hukum 
positif; (3) analisis socio-legal tentang dinamika walimah sebagai living law dalam 
konteks modernisasi dan urbanisasi; dan (4) kajian tentang potensi integrasi nilai-
nilai walimah (publisitas, silaturahmi, kesederhanaan) dalam pendidikan pra-nikah 
yang diatur KHI. 
 
 
 
Daftar Pustaka 
 
Ahmad, Syamsudin Muhammad Bin Abi Abbas. Nihayatul Muhtaj Ila Syarhul 

Minhaj. Beirut: Dar al-Fikr, 1984. 
Al-Anshari, Zakaria. Fath Al-Wahhab Bi Syarh Manhaj at-Thullab. Beirut: Dar al-

Kutub al-Ilmiyah, 1998. 
Al-Bukhari, Muhammad bin Ismail. Sahih Al-Bukhari, Kitab an-Nikah, Bab Walimah 

Az-Zahra’. Beirut: Dar Ibn Kathir, 2002. 
Al-Bukhari, Muhammad bin Ismail. Sahih Al-Bukhari Kitab an-Nikah Bab Al-

Walimah Wa Law Bi Syah. Beirut: Dar Ibn Kathir, 2002. 
Al-Haitami, Ahmad bin Hajar. Tuhfat Al-Muhtaj Bi Syarh Al-Minhaj. Kairo: 

Maktabah at-Tijariyah al-Kubra, 1983. 
An-Nawawi, Yahya bin Syaraf. Minhaj At-Thalibin. Beirut: Dar Al-Minhaj, 2005. 
Anderson, Michael R. Islamic Family Law in South Asia. London: SOAS, 2017. 
Asy-Syarbini, Syamsuddin Muhammad bin Ahmad al-Khatib. Mughni Al-Muhtaj 

Ila Ma’rifat Ma’ani Alfazh Al-Minhaj. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 1994. 
Griffiths, John. “What Is Legal Pluralism?” Ournal of Legal Pluralism and Unofficial 

Law 18, no. 24 (1986): 1–55. 
Indonesia, Kementerian Agama Republik. Al-Qur’an Dan Terjemahannya. Jakarta: 

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Quran, 2019. 
Kementerian Agama Republik Indonesia. Kompilasi Hukum Islam Di Indonesia. 

Jakarta: Direktorat Bina KUA dan Keluarga Sakinah, 2018. 
Khallaf, Abdul Wahhab. Ilmu Ushul Fiqh. Jakarta: Rineka Cipta, 2005. 
M.Zein, Satria Effendi. Problematika Hukum Keluarga Islam Kontemporer: Analisis 

Yurisprudensi Dengan Pendekatan Ushuliyyah. Jakarta: Kencana, 2004. 
Mughniyah, Muhammad Jawad. Fiqh Lima Mazhab. Jakarta: Lentera, 2011. 

Musthofa, Nurul Hidayati Ahmad. “Walīmat Al-’Urs Dalam Perspektif Maqāṣid 
Al-Syarī’ah: Analisis Fungsi Sosial Dan Kemashlahatan.” Al-Ahkam: Jurnal 
Ilmu Syari’ah Dan Hukum 4, no. 2 (2019): 145–62. 

Nurlaelawati, Euis. Fundamental Principles of the Sociology of Law. Cambridge: Harvard 
University Press, 1936. 

Nurlaelawati, Euis. “Modernization, Tradition and Identity: The Kompilasi 
Hukum Islam and Legal Practice in the Indonesian Religious Courts.” 



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024 

Mukhlis Tri Mulya Marpaung, Penalaran Hukum (Istinbāṭ) Walimatul ‘Ursy  | 203 
 

Leiden University, 2018. 
Puslitbang Kehidupan Keagamaan, Badan Litbang dan Diklat Kementerian 

Agama RI. Survey Praktik Keagamaan Masyarakat Muslim Indonesia. Jakarta: 
Kementerian Agama RI, 2018. 

Rahmatillah, Dinda. “Tradisi Walīmah Dalam Masyarakat Aceh: Integrasi Budaya 
Lokal Dan Ajaran Islam.” Jurnal Ilmiah Islam Futura 20, no. 1 (2020): 78–95. 

Republik Indonesia. Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan, 
Pub. L. No. Pasal 2 ayat (1) (n.d.). 

Rofiq, Ahmad. Hukum Islam Di Indonesia. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2003. 
Salim, Arskal, and Hakim Aziz. “The Contemporary Relevance of Classical Fiqh 

in Indonesian Islamic Legal Discourse: A Maqāṣid Approach.” Studia 
Islamika 26, no. 3 (2019): 445–78. 

Syarifuddin, Amir. Hukum Perkawinan Islam Di Indonesia: Antara Fiqh Munakahat 
Dan Undang-Undang Perkawinan. Jakarta: Kencana, 2011. 

Zuhaili, Wahbah. Al-Fiqh Al-Islami Wa Adillatuhu Juz 9. Damaskus: Dar al-Fikr, 
2004. 

 


