Vol. 2. No. 02, 2025

gAL - Lbdgﬂ-n- ; -ﬁurflﬂ.l. E-ISSN: 3064 - 6219

https:/ /joutrnal.tabayanu.com/index.php/ajims

of Islam and Muslim Societies

Urgensi Kajian Tarikh al-Tasyri’ dalam Formulasi Hukum
Islam Kontemporer

Salwa Husni Aprilia Pasaribu
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia
Email: salwahusnyaprilia@gmail.com

Nur Azizah Shazrina

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia
Email: nazizahshazrina@gmail.com

Rizky Ananda Marpaung

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia
Email: rizkyanandamarpaung@gmail.com

Ali Yanda Safaruddin Tanjung

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia
Email: aliyandasafaruddintanjung@gmail.com

Arman Alfiansyah Hasibuan

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia
Email: armanhasibuan68@gmail.com

Received: Accepted:

Abstract
The study of Tarikh al-Tasyri‘is a discipline that traces the formation of
Islamic law from the prophetic era to the modern age, providing an
essential historical framework for formulating contemporary Islamic legal
rulings that remain adaptive while rooted in the tradition of the Shari‘ah.
This research employs a qualitative, library-based approach to explore the
development of Islamic legislation through key phases, beginning with the
revelation of the Qur’an, the practices of the Companions, the formation
of legal schools, and the transformation of law in the modern nation-state
era. The findings indicate that Islamic law possesses dynamic, historical,
and contextual characteristics, making an understanding of its historical
trajectory crucial for interpreting the law accurately within the context of
rapid social change. The integration of Tarikh al-Tasyri’, maqasid al-shari‘ab,
and contemporary ijtthad methodologies forms the epistemological

Salwa Husni Aprilia Pasaribu, dkk, Urgensi Tarikh Tasyri’ | 133



https://journal.tabayanu.com/index.php/ajims
mailto:salwahusnyaprilia@gmail.com
mailto:nazizahshazrina@gmail.com
mailto:rizkyanandamarpaung@gmail.com
mailto:aliyandasafaruddintanjung@gmail.com
mailto:armanhasibuan68@gmail.com

Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024

foundation for constructing modern Islamic law that is not only normative
but also relevant and responsive to present-day challenges. The novelty of
this study lies in utilizing the history of legislation not merely as a
descriptive record but as an active epistemological source for formulating
contemporary approaches to Islamic legal thought.

Keywords: Turikh al-Tashri’, Islamic legislation, Contemporary ijtihad

Abtrak: Kajian Tarikh al-Tasyri‘ merupakan disiplin ilmu yang menelusuri
proses terbentuknya hukum Islam sejak masa kenabian hingga era modern
dan memberikan kerangka historis yang sangat dibutuhkan dalam
merumuskan hukum Islam kontemporer yang adaptif namun tetap berakar
pada tradisi syariat.' Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif
berbasis studi pustaka untuk menelusuri perkembangan legislasi Islam
melalui berbagai fase penting, mulai dari turunnya wahyu, praktik sahabat,
pembentukan mazhab, hingga transformasi hukum pada era negara-bangsa
modern.” Hasil penelitian menunjukkan bahwa hukum Islam memiliki
karakter yang dinamis, historis, dan kontekstual, sehingga pemahaman
terhadap perjalanan sejarahnya sangat penting untuk menafsirkan hukum
secara tepat dalam konteks perubahan sosial yang cepat.’ Integrasi antara
Tarikh al-Tasyri’, maqasid al-syari‘ah, dan metodologi ijtthad kontemporer
menjadi fondasi epistemologis bagi pembentukan hukum Islam modern
yang tidak hanya normatif tetapi juga relevan dan solutif terhadap tantangan
zaman.! Kebaruan penelitian ini terletak pada pemanfaatan sejarah legislasi
bukan hanya sebagai catatan deskriptif, tetapi sebagai sumber epistemologis
aktif dalam merumuskan pendekatan hukum Islam masa kini.”

Kata Kunci : Tarikh al-Tasyri’, Legislasi Islam, Ijtihad kontemporer

Pendahuluan

!'Wael B. Hallaq, The Origins and Evolution of Islamic Law (Cambridge: Cambridge University
Press, 2005).

2 Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Kuala Lumpur: Ilmiah
Publishers, 2003).

3 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago:

University of Chicago Press, 1982)

4 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (London: IIIT,
2007).

5 Khaled Abou El Fadl, Speaking in God’s Name (Oxford: Oneworld, 2001).

Salwa Husni Aprilia Pasaribu, dkk, Urgensi Tarikh Tasyri’ | 134



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024

ukum Islam, sebagai suatu sistem normatif dan etis, tidak lahir dalam

ruang hampa, melainkan terbentuk melalui proses historis yang panjang

dan kompleks, di mana wahyu, tradisi masyarakat Arab, serta dinamika

sosial-politik umat saling berinteraksi dan membentuk struktur hukum

secara evolutif.” Pemahaman historis ini menjadi fondasi penting bagi
siapa pun yang ingin membaca syariat secara utuh dan kontekstual, sebab legislasi
Islam sejak awal menunjukkan karakter responsif terhadap realitas sosial umat.”
Dalam hal ini, turunnya wahyu secara bertahap baik dalam periode Mekah
maupun Madinah merupakan bukti bahwa syariat dirancang untuk berinteraksi
dengan kondisi sosial yang nyata dan bukan sekadar aturan yang berdiri sendiri di
luar sejarah.’

Wael B. Hallaq menegaskan bahwa hukum Islam adalah “produk historis
dari komunitas Muslim” yang mengalami perkembangan signifikan melalui proses
interpretasi dan formulasi ulang oleh para sahabat dan ulama sepanjang generasi.’
Pandangan ini mengkritik anggapan bahwa hukum Islam merupakan monolit
yang selesai sejak era Nabi, padahal sejarah menunjukkan bahwa perubahan,
penyesuaian, dan ijtihad telah menjadi bagian integral tradisi hukum Islam sejak
awal. '’ Tanpa kesadaran historis ini, seseorang mudah tetjebak ke dalam
pendekatan tekstualistik yang mengabaikan realitas sosial dan menghambat
relevansi hukum Islam dalam menjawab persoalan kontemporer.'

Dalam konteks modern, masyarakat Muslim menghadapi tantangan yang
jauh lebih kompleks dibandingkan masa klasik, seperti perkembangan teknologi
digital, kecerdasan buatan, bioteknologi, pluralisme hukum, serta struktur negara-
bangsa yang menuntut adaptasi hukum secara sistematis.'” Sebagai contoh, isu-isu
seperti privasi digital, jaringan keuangan syariah, rekayasa genetika, hingga tata
kelola etika Al tidak ditemukan dalam literatur klasik, sehingga proses ijtihad
kontemporer memerlukan fondasi yang kuat baik secara tekstual maupun
historis.” Pemikir modern seperti Kaleed Abou El Fadl menekankan bahwa
pembacaan hukum Islam memerlukan pendekatan “interaktif” antara teks, tradisi,
sejarah, dan konteks sosial modern agar hukum Islam tetap otoritatif dan
fungsional."*

Oleh karena itu, Tarikh al-Tasyri‘memiliki urgensi metodologis yang besar,
bukan sekadar sebagai catatan sejarah, tetapi sebagai alat epistemologis yang

¢ Hallaq, Shari‘a: Theory, Practice, Transformations (Cambridge: Cambridge University Press,
2009).

7 Ibid.

8 Rahman, Islam and Modernity.

9 Hallaq, Origins and Evolution.

10 Thid.
1 Abou El Fadl, Speaking in God’s Nane.

12 Clark Lombatdi, State Law as Islamic Law in Modern Egypt (Leiden: Brill, 20006).
13 Auda, Magasid al-Shariab.
14 Abou El Fadl, Speaking in God’s Nane.

Salwa Husni Aprilia Pasaribu, dkk, Urgensi Tarikh Tasyri’ | 135



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024

membantu memetakan pola perubahan hukum, memahami justifikasi historis
jjtihad sahabat dan ulama, serta mengidentifikasi prinsip-prinsip fleksibilitas
syariat yang dapat digunakan untuk merumuskan hukum kontemporer."” Tanpa
fondasi ini, pembaruan hukum Islam dapat terjebak dalam dua ekstrem:
absolutisme tekstual yang mengabaikan dinamika sosial atau liberalisme hukum
yang memutuskan syariat dari akarnya.'

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi
pustaka (/ibrary research) karena fokus penelitian berkaitan erat dengan teks-teks
sejarah, kitab-kitab ushul figh, serta literatur akademik kontemporer.'” Studi
pustaka memungkinkan peneliti menelusuri dinamika evolusi hukum Islam dari
berbagai sumber primer seperti karya-karya al-Syafi‘, al-Syathibi, dan kitab-kitab
fikih klasik, serta sumber sekunder seperti analisis Wael Hallaq, Jasser Auda, dan
para sarjana modern lainnya."®

Data dianalisis menggunakan metode analisis isi (content analysis), yaitu
membaca teks secara kritis untuk menemukan hubungan antara gagasan, konteks,
dan perubahan metodologis dalam tradisi legislasi Islam." Metode ini dipilih
karena hukum Islam merupakan produk interaksi antara teks dan realitas sosial,
schingga pendekatan historis-hermeneutis lebih sesuai dibandingkan metode
empiris.”

Langkah-langkah analisis mencakup: (1) penelusuran fase legislatif pada
masa kenabian, (2) identifikasi pola ijtihad sahabat, (3) pemetaan perkembangan
mazhab, (4) analisis pengaruh sosial-politik pada hukum, dan (5) rekonstruksi
relevansi sejarah dalam merumuskan hukum kontemporer.”

Kajian Pustaka

Perkembangan kajian Tarikh al-Tasyri* dapat dilihat melalui tiga kelompok
literatur utama yang membahas evolusi sistem legislasi Islam. Pertama, literatur
yang mengkaji sejarah awal pembentukan hukum Islam. Wael B. Hallaq dalam Te
Origins and Evolution of Islamic Law menunjukkan bahwa sistem hukum Islam
dibangun secara bertahap melalui praktik komunitas Muslim awal yang
menjadikan teks wahyu sebagai sumber nilai, bukan sebagai seperangkat aturan
final.  Temuan Hallaq ini menegaskan pandangan bahwa syariat sangat

15 Hallaq, Sharia.

16 Thid.

17 Kamali, Principles.

18 Thid.

19 Thid.

20 Rahman, Islam and Modernity.
2 Auda, Magqasid.

22 Hallaq, Origins and Evolution.

Salwa Husni Aprilia Pasaribu, dkk, Urgensi Tarikh Tasyri’ | 136



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024

dipengaruhi oleh realitas sosial masa awal Islam dan selalu mengalami
perkembangan metodologis.”

Kedua, literatur klasik yang membahas struktur ushul figh sebagai
kerangka epistemologis hukum Islam. Karya al-Syafi‘i a/-Risalah dianggap sebagai
tonggak penyusunan teori hukum Islam melalui penegasan otoritas Sunnah dan
penyusunan struktur qgiyas secara sistematis.”* Sementara itu, al-Syathibi dalam a/-
Muwafagat mengembangkan konsep maqasid al-syari‘ah yang menegaskan bahwa
syariat memiliki tujuan-tujuan universal yang harus dijaga dalam proses istinbat.”
Karya-karya ini menjadi fondasi penting bagi kajian Tarikh al-Tasyri* karena
menjelaskan transformasi metodologis dalam hukum Islam.

Ketiga, literatur modern yang mengkaji interaksi antara hukum Islam dan
struktur negara modern. Clark Lombardi dalam S7ate Law as Islamic Law in Modern
Egpt menekankan bagaimana negara-bangsa memengaruhi formulasi hukum
Islam pada abad modern.” Jasser Auda memperkenalkan pendekatan sistem
dalam memahami maqasid dan menegaskan bahwa hukum Islam harus dipahami
sebagai struktur sistemik yang terus berinteraksi dengan perubahan sosial.”’
Kajian pustaka ini memperlihatkan bahwa sejarah legislasi menjadi fondasi
epistemologis yang tidak terhindarkan dalam pembaruan hukum Islam.

Literatur tentang Tarikh al-Tasyri‘ juga menunjukkan bagaimana hukum
Islam tidak pernah terpisah dari dinamika sosial umat, sehingga sejarah berfungsi
sebagai cermin metodologis yang mempetlihatkan pola permutasi hukum dari
masa ke masa.” Hal ini menarik karena sejak masa sahabat, praktik ijtihad sudah
mempetlihatkan fleksibilitas yang signifikan, seperti keputusan Umar bin Khattab
dalam menangguhkan hukuman potong tangan pada masa paceklik, yang
menunjukkan adanya prinsip kemaslahatan dalam ruang legislasi Islam.” Para
sahabat tidak memandang teks secara kaku, tetapi memperlakukan syariat sebagai
nilai yang harus diimplementasikan secara rasional dan kontekstual.”

Periode pembentukan mazhab figh kemudian memperkuat diferensiasi
metodologis yang lahir dari perbedaan konteks sosial, sehingga menghasilkan
keragaman pendekatan seperti ra’y pada mazhab Hanafi, istihsan dan maslahah
mursalah pada Maliki, penekanan tekstualitas pada Syafi‘i, dan pendekatan hadis
pada Hanbali.” Keragaman ini merupakan bukti bahwa hukum Islam bukan
monolit tunggal, tetapi tradisi intelektual yang hidup dan merespons lingkungan

2 Ibid.

% al-Syafi'i, al-Risalah.

%5 al-Syathibi, a-Muwafagat.

26 Lombardi, State Law as Islamic Law.

27 Auda, Magqasid.

28 Hallaq, Shari‘a: Theory, Practice, Transformations (Cambridge: Cambridge University
Press, 2009).

2 Jasser Auda, Magqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (London: IIIT, 2007).

30 Ibid.

31 Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Kuala Lumpur: Ilmiah
Publishers, 2003).

Salwa Husni Aprilia Pasaribu, dkk, Urgensi Tarikh Tasyri’ | 137



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024

masing-masing.”” Oleh karena itu, sejarah legislasi perlu dipahami bukan hanya
untuk mengetahui kejadian masa lalu, tetapi untuk melihat bagaimana ulama
terdahulu menggunakan pendekatan metodologis yang fleksibel.”

Literatur modern menyoroti bagaimana perkembangan negara modern,
kolonialisme, globalisasi, dan transformasi sosial lainnya mengubah wajah hukum
Islam.” Dalam konteks ini, sarjana seperti Joseph Schacht, Baber Johansen, dan
Wael Hallaq memberikan konstruksi historis bahwa figh yang kita kenal sekarang
merupakan hasil interaksi panjang antara teks, tradisi yurisprudensial, dan kondisi
sosial.” Bahkan, dalam negara Muslim modern seperti Mesir, Pakistan, dan
Malaysia, integrasi antara syariat dan sistem hukum positif menjadi medan
negosiasi epistemologis yang kompleks.” Hal ini memperkuat argumen bahwa
sejarah legislasi bukan sekadar pengetahuan, melainkan prasyarat metodologis
dalam merumuskan hukum Islam yang kompatibel dengan modernitas.”’

Pembahasan
Ruang Lingkup Tarikh al-Tasyri*

Kajian Tarikh al-Tasyri* mencakup seluruh periode perkembangan hukum
Islam: fase turunnya wahyu, masa sahabat, tabi‘in, pembentukan mazhab, periode
kodifikasi hukum, hingga transformasi hukum pada masa modern.” Pada masa
Nabi, legislasi terjadi secara langsung melalui wahyu dan keputusan kenabian yang
bersifat responsif terhadap persoalan yang muncul.”” Pada masa sahabat, legislasi
berkembang melalui proses ijtihad ketika tidak ada nash yang eksplisit, misalnya
penggunaan analogi (qgiyas) dan istinbat yang mempertimbangkan kemaslahatan
umat.*

Pada masa tabi‘in dan era pembentukan mazhab, muncul upaya sistematis
untuk menyusun metodologi istinbat sehingga hukum memiliki = struktur
epistemologis yang jelas.” Para imam mazhab seperti Abu Hanifah, Malik bin
Anas, al-Syafi‘i, dan Ahmad bin Hanbal memberikan kontribusi penting terhadap
teori hukum Islam yang kemudian menjadi fondasi ushul figh.* Periode ini juga
menyaksikan munculnya tradisi perbedaan pendapat (z&bfilaf) yang menunjukkan
tingginya toleransi epistemologis dalam tradisi hukum Islam.*

32 Tbid.

3 Wael B. Hallaq, The Origins and Evolution of Islamic Law (Cambridge: Cambridge
University Press, 2005).

3 Clark Lombardi, State Law as Islamic Law in Modern Egypt (Leiden: Brill, 2000).

% Baber Johansen, “The Relationship between the Text and the Law,” Is/amic Law and Society
4, no. 2 (1997).

36 Lombardi, State Law as Islamic Law.

37 Auda, Magasid al-Shariah.

38 Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence.

% Hallaq, Shari‘a.

40 Ibid.

41 al-Syafi, a/-Risalab.

4 Ibid.

43 al-Syathibi, a/-Muwafaqat.

Salwa Husni Aprilia Pasaribu, dkk, Urgensi Tarikh Tasyri’ | 138



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024

Memasuki era modern, struktur hukum Islam berinteraksi dengan hukum
kolonial, sistem hukum sipil Eropa, konsep negara-bangsa, dan ideologi modern
seperti nasionalisme dan konstitusionalisme.* Negara-negara Muslim kemudian
melakukan reformasi hukum, baik dalam bentuk kodifikasi figh (seperti Majallah
al-Ahkam al-‘Adliyyah) maupun integrasi syariat dalam sistem perundang-
undangan nasional. ® Hal ini mempetlihatkan bahwa Tarikh al-Tasyri‘ terus
berkembang dan tidak berhenti pada masa klasik.*

Urgensi Historis bagi Hukum Islam Kontemporer

Pemahaman sejarah legislasi memiliki urgensi besar dalam merumuskan
hukum Islam kontemporer karena syariat sebagai sistem hukum tidak dapat
dipisahkan dari konteks sosialnya.'” Tanpa memahami sejarah, formulasi hukum
kontemporer berpotensi terjebak pada ahistorisme, yaitu kesalahan metodologis
yang menganggap hukum masa lalu sebagai aturan baku yang tidak boleh
berubah.* Hal ini berbahaya katena mengabaikan kenyataan bahwa perubahan
sosial pada masa sekarang berjalan jauh lebih cepat dan kompleks dibandingkan
masa klasik.”

Selain itu, pendekatan historis membantu membedakan antara hukum
yang bersifat #awabit (permanen) dan mutaghayyirat (dapat berubah).” Banyak
hukum fikih pada masa klasik lahir sebagai respons terhadap realitas sosial
tertentu, sehingga tidak seluruhnya wajib diterapkan dalam kondisi sekarang.”
Misalnya, hukum-hukum terkait transaksi komersial pada masa klasik perlu dikaji
ulang karena struktur ekonomi modern sangat berbeda.” Dengan memahami
sejarah, ulama dapat mengidentifikasi mana aspek syariat yang bersifat nilai dan
mana aspek yang bersifat teknis historis.”

Sejarah juga membantu mengidentifikasi pola fleksibilitas dalam hukum
Islam, sebagaimana terlihat dalam praktik sahabat yang menyesuaikan penerapan
nash dengan konteks sosial.” Dari contoh ini dapat dipahami bahwa fleksibilitas
bukanlah penyimpangan, tetapi merupakan sifat asli syariat.”> Oleh karena itu,
Tarikh al-Tasyri* menjadi kunci untuk mengembangkan ijtihad kontemporer yang
tidak terjebak pada literalisme atau reduksionisme.”

4 Lombardi, State Law as Islamic Law.

4 Ibid.

4 Hallaq, Shari‘a.

4 Rahman, Islam and Modernity.

48 Abou El Fadl, Speaking in God’s Name.
4 Ibid.

50 al-Syathibi, a/-Muwafaqat.

51 Kamali, Principles.

52 Auda, Magasid.

53 Tbid.

5 Johansen, The Relationship between the Text and the Law.
55 Hallaq, Origins and Evolution.

%6 Auda, Magasid al-Shariab.

Salwa Husni Aprilia Pasaribu, dkk, Urgensi Tarikh Tasyri’ | 139



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024

Pembahasan

1. Fase Legislasi pada Masa Kenabian

Pada fase awal Islam, proses legislasi berlangsung secara langsung melalui
wahyu ilahi yang turun kepada Nabi Muhammad saw, di mana wahyu tersebut
berfungsi menjawab persoalan sosial yang dihadapi umat secara bertahap sesuai
kebutuhan zaman.”” Pola pewahyuan yang gradual ini menunjukkan bahwa
hukum Islam tidak turun dalam bentuk kompilasi hukum siap pakai, tetapi
berkembang melalui proses interaksi antara teks dan realitas sosial.” Bahkan para
ulama sepakat bahwa gaya turunnya wahyu yang bertahap merupakan petunjuk
metodologis bahwa syariat secara intrinsik bersifat progresif dan mampu
metespons dinamika masyarakat.”

Masa kenabian juga ditandai dengan hadirnya fungsi ganda Nabi: sebagai
penerima wahyu dan sebagai pemimpin politik yang menetapkan keputusan
hukum berdasarkan ra’y, musyawarah, dan pertimbangan kemaslahatan ketika
tidak ada nash yang eksplisit.”’ Dalam banyak kasus, Nabi memberikan putusan
hukum yang bersifat kontekstual, seperti penetapan diyat, keputusan terkait
perang, distribusi zakat, serta penyelesaian sengketa keluarga, yang semuanya
mempertimbangkan kondisi sosial masyarakat.”’ Fakta ini menunjukkan bahwa
hukum Islam sejak awal dibangun melalui perpaduan antara wahyu dan ijtihad
kontekstual Nabi sebagai pemimpin masyarakat.”

Lebih jauh, periode kenabian membentuk paradigma bahwa hukum tidak
hanya berasal dari teks, tetapi juga dari prinsip-prinsip etis universal yang menjiwai
wahyu, seperti keadilan, kemaslahatan, dan penguatan nilai moral masyarakat.®
Banyak ayat Al-Qur’an bersifat ga'idah kulliyyah, yaitu prinsip hukum umum,
bukan aturan teknis yang rinci, karena memang syariat dirancang agar dapat
diterapkan di berbagai ruang dan waktu.* Ini menjadi dasar bahwa sejarah legislasi
Islam sejak masa awal sudah menunjukkan sifat fleksibel dan adaptable terhadap
perubahan sosial.”

2. Ijtihad Sahabat dan Transformasi Legislasi Pasca Wafat Nabi

Setelah Nabi wafat, otoritas legislasi berpindah kepada para sahabat, yang
kemudian mengembangkan proses ijtithad sebagai mekanisme utama dalam
menetapkan hukum terhadap persoalan baru.® Para sahabat tidak memahami

57 Wael B. Hallaq, The Origins and Evolution of Islamic Law (Cambridge: Cambridge University
Press, 2005), 33-35.

58 Fazlur Rahman, Islan and Modernity (Chicago: University of Chicago Press, 1982), 12.

% Jasser Auda, Maqasid al-Shariab as Philosophy of Islamic Law (London: III'T, 2007), 51.

60 Jasser Auda, Maqasid al-Shariab as Philosophy of Islamic Law (London: III'T, 2007), 51.

61 Ibid., 130-133.

02\Wael B. Hallaq, Shari‘a: Theory, Practice, Transformations (Cambridge: Cambridge University
Press, 2009), 54.

03 Rahman, Is/am and Modernity, 15.

4 Auda, Magasid al-Shariab, 72.

%5 Hallaq, Shari‘a, 63.

66 Kamali, Principles, 151.

Salwa Husni Aprilia Pasaribu, dkk, Urgensi Tarikh Tasyri’ | 140



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024

syariat secara kaku; mereka justru menghidupkan tradisi ijtthad dengan
mempertimbangkan tujuan syariat dan maslahat umat.”” Contoh paling terkenal
adalah keputusan Umar bin Khattab menangguhkan hukum potong tangan pada
masa paceklik, yang menunjukkan bahwa maslahat publik dapat menjadi landasan
penyesuaian hukum demi menjaga keadilan sosial.”®

Keputusan-keputusan sahabat tersebut mencerminkan bahwa hukum
Islam tidak dipahami sebagai aturan beku, melainkan sebagai sistem hidup yang
berkembang melalui musyawarah, giyas, istinbat, dan ra’y yang didasarkan pada
nilai-nilai universal syariat.”” Para sahabat juga menghadapi persoalan baru seiring
ekspansi wilayah Islam, seperti sistem perpajakan, administrasi negara, dan
pengelolaan tanah, sehingga memaksa mereka melahirkan hukum baru yang tidak
dikenal pada masa Nabi.”’ Hal ini mengindikasikan bahwa konteks sosial yang
berubah menciptakan kebutuhan untuk melakukan adaptasi hukum secara
kreatif.”!

Lebih jauh, terjadi perbedaan pendapat (z&4%ilaf) di kalangan sahabat dalam
banyak persoalan, seperti masalah talak tiga, masa iddah, hukum waris tertentu,
dan kebijakan administrasi pemerintahan.” I&A#ilaf ini bukan bentuk perpecahan,
melainkan indikasi bahwa tradisi hukum Islam sejak awal menerima pluralitas
sebagai bagian dari dinamika ijtihad.” Bahkan para ulama modern seperti Wael
Hallaq menjelaskan bahwa perbedaan pendapat sahabat merupakan bukti bahwa
hukum Islam dibangun di atas struktur /fega/ reasoning yang kompleks, bukan
sekadar reproduksi teks secara literal.”

Tradisi ijtthad sahabat menegaskan bahwa Tarikh al-Tasyri‘ bersifat sangat
penting  karena  memperlihatkan  bagaimana  generasi awal  Islam
mengimplementasikan nilai-nilai syariat melalui pendekatan historis-kontekstual.”
Hal ini memberikan dasar kuat bahwa ijtihad pada era kontemporer dapat dan
harus mengikuti pola adaptif tersebut, bukan terjebak pada kekakuan
metodologis.” Bahkan, keputusan-keputusan sahabat menjadi rujukan penting
bagi pembentukan mazhab di periode berikutnya karena menyediakan contoh
konkret bagaimana hukum berevolusi melalui dinamika sosial.”

3. Periode Pembentukan Mazhab dan Kristalisasi Ushul Figh

67 Ibid., 155.

8 Auda, Magasid al-Shariah, 97.

% Hallaq, Origins and Evolution, 102.

70 Rahman, Islam and Modernity, 41.

7 Ibid.

72 Kamali, Principles, 163.

73 Ibid., 166.

"4 Hallaq, Shari‘a, 85.

75 Jasser Auda, Magasid al-Shariah, 111.

76 Ibid.

77 Baber Johansen, “The Relationship between the Text and the Law,” Islamic Law and Society
4, no. 2 (1997): 170.

Salwa Husni Aprilia Pasaribu, dkk, Urgensi Tarikh Tasyr’ | 141



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024

Periode pembentukan mazhab figh merupakan salah satu fase paling
penting dalam sejarah legislasi Islam karena pada masa inilah struktur hukum
Islam mulai dikodifikasi secara metodologis.”® Para imam mazhab tidak hanya
merumuskan hukum, tetapi juga membangun fondasi epistemologis bagi metode
istinbat yang memengaruhi perkembangan hukum hingga era modern.” Oleh
karena itu, fase ini menjadi perhatian utama dalam kajian Tarikh al-Tasyri* karena
menggambarkan bagaimana hukum Islam bertransformasi dari praktik ijtihad
individual menjadi sistem hukum yang mapan dan terstruktur.*

Mazhab Hanafi, misalnya, berkembang dalam lingkungan sosial-politik
Kufah yang sangat multikultural, sehingga Abu Hanifah mengembangkan
pendekatan hukum yang mengutamakan ra’y dan qiyas untuk merespons
kompleksitas persoalan masyarakat urban.®' Pendekatan ini bukan sekadar pilihan
metodologis, melainkan refleksi dari konteks sosial Kufah yang sarat problem
administratif, perdagangan, dan interaksi agama-budaya.*”” Hal ini menunjukkan
bahwa kondisi sosial berperan besar dalam membentuk pola istinbat hukum.*’

Mazhab Maliki, sebaliknya, lahir dari konteks Madinah yang lebih
tradisional dan kaya dengan praktik masyarakat yang diwarisi dari Nabi.** Malik
bin Anas menganggap ‘amal ahl al-Madinah sebagai sumber hukum karena ia
memandang tradisi masyarakat Madinah merepresentasikan praktik Nabi dan
sahabat secara autentik.” Pilihan metodologis ini menunjukkan bahwa Malik lebih
menckankan otoritas tradisi kolektif sebagai refleksi sejarah komunitas Islam
awal.*

Mazhab Syafii kemudian hadir sebagai respon terhadap disparitas
metodologis antara mazhab ra’y dan mazhab hadis.®”” Dalam a/-Risalah, al-Syafi‘i
menawarkan kerangka epistemologis baru yang menegaskan otoritas Sunnah,
mempetjelas batasan penggunaan qiyas, dan membangun struktur ushul figh yang
menjadi standar dalam tradisi hukum Islam.® Inilah masa di mana hukum Islam
mulai memiliki struktur sistematik dan metodologis yang lebih komprehensif.”

Sementara itu, mazhab Hanbali mengutamakan pendekatan literal
terthadap hadis dan menekankan kehati-hatian dalam menggunakan rasionalitas

8 Wael B. Hallaq, Shari‘a: Theory, Practice, Transformations (Cambridge: Cambridge University
Press, 2009), 103.

7 Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic [urisprudence (Kuala Lumpur: Ilmiah
Publishers, 2003), 192.

80 Jasser Auda, Maqasid al-Shariab as Philosophy of Islamic Law (London: I1I'T, 2007), 88.

81 Hallaq, The Origins and Evolution of Isiamic Law, 91.

82 Tbid.

8 Ibid., 95.

84 al-Syathibi, a/-Muwafagat, 211.

85 Ibid.

86 Ibid., 212.

87 al-Syafi‘, a/-Risalah, 33.

88 Ibid., 41-44.

89 Kamali, Principles, 204.

Salwa Husni Aprilia Pasaribu, dkk, Urgensi Tarikh Tasyri’ | 142



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024

hukum.” Ahmad bin Hanbal menolak penggunaan ra’y berlebihan karena
khawatir hukum Islam menjadi terlalu spekulatif.” Meski demikian, ia tetap
menggunakan giyas dalam kondisi tertentu, menunjukkan bahwa bahkan mazhab
hadis sekalipun tidak menutup kemungkinan penggunaan akal.”

Perkembangan mazhab ini menjadi bukti kuat bahwa hukum Islam
merupakan hasil dialektika antara teks, akal, dan sejarah.” Keragaman mazhab
tidak menunjukkan perpecahan, melainkan kekayaan epistemologis yang
menunjukkan fleksibilitas hukum Islam sepanjang sejarah.”* Karena itulah Tarikh
al-Tasyri* tidak hanya berfungsi sebagai catatan sejarah, tetapi sebagai peta
metodologis bagi ijtihad kontemporer.”

4. Evolusi Legislasi pada Masa Kodifikasi dan Kekuasaan Politik

Periode kodifikasi figh dan pengaruh kekuasaan politik menjadi fase
penting lainnya dalam Tarikh al-Tasyri’, terutama ketika hukum Islam mulai
diadopsi secara formal oleh pemerintahan dinasti-dinasti Muslim seperti
Abbasiyah, Umayyah, dan kemudian Utsmaniyah.” Pada masa ini, hukum Islam
mulai berinteraksi dengan struktur kekuasaan sehingga legislasinya mengalami
transformasi administratif.  Negara mulai membentuk lembaga peradilan,
mengangkat qadhi, dan mengeluarkan regulasi yang memadukan figh dengan
kebutuhan politik dan administratif.”

Salah satu pencapaian penting pada masa ini adalah penyusunan Majallah
al-Ahkam al-‘Adliyyah oleh Kekaisaran Utsmaniyah, yaitu kodifikasi hukum
perdata berdasarkan mazhab Hanafi.” Kodifikasi ini merupakan bukti bahwa
negara modern awal di dunia Islam berupaya mengadaptasi hukum Islam dalam
struktur hukum tertulis yang lebih kompatibel dengan sistem birokrasi modern.'”
Meski demikian, upaya ini juga menunjukkan bagaimana hukum Islam mulai
mengalami institusionalisasi melalui perangkat negara.'”

Di sisi lain, pengaruh kekuasaan politik juga menghasilkan pergeseran
otoritas dari ulama independen ke institusi resmi negara. ' Pergeseran ini
menimbulkan tantangan epistemologis karena negara sering kali memiliki
kepentingan administratif yang berbeda dari ulama.'” Oleh sebab itu, membaca

0 Hallaq, Shari‘a, 118.

1 Tbid., 120.

92 Kamali, Principles, 206.

93 Auda, Magasid al-Shariah, 97.

94 Hallaq, Origins and Evolution, 107.

% Tbid.

% Clark Lombardi, State Law as Islamic Law in Modern Egypt (Leiden: Brill, 2006), 22.
7 1bid., 31.

98 Hallaq, Shari‘a, 150.

% Tbid., 152.

100 Lombardi, State Law as Islamic Law, 45.
101 Thid.

102 Thid., 49.

103 Hallaq, Shari‘a, 165.

Salwa Husni Aprilia Pasaribu, dkk, Urgensi Tarikh Tasyri’ | 143



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024

sejarah fase ini sangat penting untuk memahami bagaimana hukum Islam
mengalami hibridisasi antara figh tradisional dan hukum negara.'

Periode kodifikasi juga menunjukkan bagaimana hukum Islam dapat
berubah ketika memasuki struktur birokrasi negara modern, schingga
memberikan  pelajaran  metodologis ~ bahwa  hukum  Islam  harus
mempertimbangkan institusi politik dalam formulasi hukumnya.'” Ini menjadi
relevan dalam konteks negara Muslim kontemporer seperti Indonesia, Malaysia,
Pakistan, dan Mesir yang menjadikan sebagian hukum Islam sebagai bagian dari
sistem hukum nasional.'”

Dengan demikian, evolusi legislasi pada masa kodifikasi memberikan
dasar kuat untuk menyusun pendekatan hukum Islam yang tidak hanya berbasis
teks, tetapi juga memahami dinamika antara syariat, negara, dan struktur hukum
positif modern."”” Hal ini sekaligus menegaskan pentingnya Tarikh al-Tasyri‘ dalam
merumuskan hukum Islam yang mampu bernegosiasi dengan tuntutan negara-
bangsa kontemporer.'”

5. Tantangan Hukum Islam pada Era Modern dan Kontemporer

Perkembangan sosial modern menghadirkan tantangan metodologis baru
bagi hukum Islam yang berbeda secara substansial dari problem-problem pada
masa klasik. ' Modernitas melahirkan isu-isu seperti negara-bangsa,
konstitusionalisme, hak asasi manusia, pluralisme hukum, bioteknologi, serta
perkembangan ekonomi digital, yang semuanya tidak pernah dibahas secara
langsung dalam literatur klasik figh.'" Transformasi sosial ini menyebabkan
kebutuhan mendesak untuk melakukan pembaruan metodologi hukum Islam agar
tetap relevan tanpa kehilangan basis normatifnya.'"!

Salah satu tantangan terbesar adalah munculnya negara-bangsa modern
yang memiliki sistem hukum terpusat dan aparat birokratis, yang berbeda dengan
struktur masyarakat Islam klasik yang bersifat komunitarian dan tidak memiliki
sistem hukum positif yang monolitik."'* Dalam konteks ini, hukum Islam harus
menyesuaikan diri dengan konsep legislasi modern seperti undang-undang
tertulis, yurisprudensi pengadilan, dan otoritas sentral negara, sehingga
memerlukan reinterpretasi peran figh dalam kerangka hukum nasional.'” Clark
Lombardi menjelaskan bahwa integrasi syariat dalam sistem hukum modern
memerlukan pemahaman historis yang kuat agar tidak terjadi benturan

104 Jasser Auda, Maqasid, 133.

105 Hallaq, Shari‘a, 168.

106 TLombardi, State Law as Islamic Iaw, 88.

107 Kamali, Principles, 215.

198 Auda, Magasid, 142.

199 Fazlur Rahman, Iskan and Modernity (Chicago: University of Chicago Press, 1982), 84.

110 Thid., 91.

1 Jasser Auda, Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (London: III'T, 2007), 77.

12 \Wael B. Hallaq, Shari‘a: Theory, Practice, Transformations (Cambridge: Cambridge University
Press, 2009), 204.

113 Clark Lombardi, State Law as Islamic Law in Modern Egypt (Leiden: Brill, 2006), 55.

Salwa Husni Aprilia Pasaribu, dkk, Urgensi Tarikh Tasyri’ | 144



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024

epistemologis antara tradisi figh dan struktur hukum negara. '* Hal ini
memperlihatkan bahwa modernitas memaksa hukum Islam untuk merumuskan
kembali hubungan antara teks dan konteks.'"”

Selain itu, perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi menimbulkan
persoalan baru dalam bioetika, rekayasa genetika, teknologi reproduksi modern,
dan kecerdasan buatan. '’ Persoalan-persoalan seperti bayi tabung, kloning,
cryopreservation, serta algoritma kecerdasan buatan yang memengaruhi
kehidupan manusia tidak ditemukan dalam literatur klasik, sehingga metode
istinbat tradisional harus diperluas dengan pendekatan yang mempertimbangkan
maqasid al-syati‘ah dan analisis historis."” Jasser Auda menegaskan bahwa hukum
Islam harus diposisikan dalam paradigma sistem untuk memahami bagaimana
nilai-nilai syariat dapat diterjemahkan dalam konteks teknologi modern.'"

Tantangan lain adalah globalisasi yang membawa interaksi hukum lintas
negara, pluralisme sosial, dan transformasi ekonomi global.""” Ekonomi digital
berbasis algoritma dan jaringan blockchain, misalnya, menimbulkan perdebatan
baru mengenai keabsahan transaksi keuangan syariah di ruang digital, yang
memerlukan pendekatan hukum yang lebih fleksibel dan historis untuk
memahami tujuan syariat dalam menjaga keadilan ekonomi.' Dalam kondisi
seperti ini, Tarikh al-Tasyri* berperan besar dalam menawarkan pola perubahan
hukum pada masa lalu yang dapat dijadikan rujukan untuk merumuskan jawaban
hukum masa kini.'”

Dengan demikian, tantangan modern mengharuskan hukum Islam untuk
tidak hanya kembali kepada teks, tetapi juga kembali kepada sejarahnya untuk
menegaskan prinsip-prinsip adaptasi, fleksibilitas, dan kreativitas hukum yang
telah dipraktikkan oleh sahabat dan ulama generasi awal."” Tanpa pendekatan
historis ini, pembaruan hukum Islam akan menjadi dangkal dan kehilangan
legitimasi metodologisnya.'”

6. Relevansi Tarikh al-Tasyri‘bagi Formulasi Hukum Islam Kontemporer

Kajian Tarikh al-Tasyri® memberikan kerangka metodologis yang sangat
penting bagi formulasi hukum Islam kontemporer karena sejarah legislasi
menunjukkan pola dinamika hukum yang didorong oleh kebutuhan sosial.'**
Melalui sejarah, tampak jelas bahwa hukum Islam berkembang melalui tiga

114 Tbid., 61.

115 Hallaq, Shari‘a, 211.

116 Mohammad Hashim Kamali, Bioethics in Islam (Oxford: Onewotld, 2013), 19.

17 1Tbid., 27.

118 Auda, Magasid al-Shariab, 98.

119 Rahman, Islam and Modernity, 113.

120 Tbid., 119.

121 Hallaq, Shari‘a, 268.

122 Abou El Fadl, Speaking in God’s Name (Oxford: Oneworld, 2001), 144.

123 Thid.

124 Hallaq, The Origins and Evolution of Islamic Law (Cambridge: Cambridge University Press,
2005), 145.

Salwa Husni Aprilia Pasaribu, dkk, Urgensi Tarikh Tasyri’ | 145



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024

perangkat utama: teks wahyu, interpretasi sahabat dan ulama, serta interaksi
dengan konteks sosial-politik.'” Ketiga elemen ini membentuk fondasi hukum
Islam yang sifatnya evolutif, bukan statis.”*® Oleh karena itu, pemahaman sejarah
menjadi langkah epistemologis untuk memastikan bahwa ijtthad masa kini tetap
berada dalam alur tradisi syariat."”’

Peran sejarah dalam pembentukan hukum kontemporer juga terlihat
dalam kemampuannya untuk membantu membedakan antara aspek syariat yang
bersifat absolut dan aspek figh yang bersifat historis.'* Sebagaimana dicatat oleh
al-Syathibi, syariat berorientasi pada tujuan, sementara metode implementasinya
dapat berubah sesuai kebutuhan zaman.' Konsep magqasid al-syari‘ah sangat
membantu dalam mengintegrasikan sejarah dan modernitas karena ia memandang
hukum sebagai instrumen untuk mencapai kemaslahatan manusia. ™ Dengan
memahami sejarah, ulama dapat menilai apakah suatu hukum muncul sebagai
respons terhadap konteks tertentu atau merupakan prinsip universal yang tidak
berubah."!

Selain itu, kajian Tarikh al-Tasyri memberi pemahaman bahwa pluralitas
metodologis yang berkembang pada masa klasik merupakan kekayaan yang dapat
menjadi modal besar dalam pembaruan hukum."” Perbedaan mazhab bukanlah
kelemahan, tetapi bukti bahwa hukum Islam mampu menyesuaikan diri dengan
konteks yang beragam.'” Di era modern yang penuh kompleksitas, tradisi /&btilaf
ini dapat menjadi landasan bagi sintesis hukum baru yang lebih komprehensif.'*

Terakhir, Tarikh al-Tasyri* berperan penting dalam merumuskan hukum
Islam yang kompatibel dengan struktur negara modern, terutama karena sejarah
menunjukkan bahwa syariat selalu berinteraksi dengan sistem kekuasaan dan
institusi sosial.”” Menurut Hallaq, hukum Islam berkembang melalui negosiasi
antara ulama dan institusi politik, sehingga memahami dinamika ini sangat penting
bagi negara Muslim yang mengadopsi syariat sebagai bagian dari sistem hukum
nasional."” Dengan demikian, sejarah legislasi memberikan dasar epistemologis
bagi pembentukan hukum Islam yang tidak hanya normatif, tetapi juga
kontekstual dan institusional.””’

Kesimpulan

125 Kamali, Principles of Istamic Jurisprudence (Kuala Lumpur: Ilmiah Publishers, 2003), 221.
126 Thid.

127 Auda, Magasid al-Shariah, 101.

128 al-Syathibi, a-Muwafaqat, 254.

129 Ibid., 259.

130 Auda, Magasid, 102.

131 Ibid., 111.

132 Kamali, Principles, 231.

133 Ihid., 233.

134 Hallaq, Shari‘a, 277.

135 Lombardi, State Law as Islamic Law, 122.
136 Ibid., 130.

137 Hallaq, Shari‘a, 301.

Salwa Husni Aprilia Pasaribu, dkk, Urgensi Tarikh Tasyri’ | 146



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024

Kesimpulan penelitian ini menegaskan bahwa Tarigh al-Tasyri* memiliki
kedudukan epistemologis yang sangat penting dalam merumuskan hukum Islam
kontemporer karena sejarah legislasi Islam menunjukkan dengan jelas bahwa
syariat tidak pernah bersifat statis, melainkan selalu berinteraksi dengan dinamika
sosial, politik, dan budaya umat sepanjang zaman."® Pemahaman historis ini
memperlihatkan bahwa sejak masa kenabian, hukum Islam berkembang melalui
wahyu yang turun bertahap dan keputusan Nabi yang bersifat kontekstual,
sehingga adaptasi terhadap realitas sosial merupakan sifat bawaan syariat."”” Oleh
sebab itu, membaca sejarah legislasi bukan sekadar upaya menelusuri masa lalu,
tetapi langkah metodologis untuk memastikan bahwa formulasi hukum masa kini
tetap selaras dengan pola perubahan yang telah diwariskan oleh generasi awal
Islam."*

Penelitian ini menemukan bahwa tradisi ijtihad yang dikembangkan para
sahabat menjadi bukti konkret bahwa hukum Islam bersifat fleksibel dan
berorientasi pada kemaslahatan, sebagaimana terlihat dalam keputusan-keputusan
Umar bin Khattab yang menangguhkan sebagian penerapan hukum demi menjaga
keadilan sosial.'*" Tradisi ini kemudian berkembang pada masa pembentukan
mazhab, di mana para imam mazhab merumuskan metodologi hukum
berdasarkan konteks masing-masing, sehingga menghasilkan pluralitas
pendekatan yang kaya dan mencerminkan sifat dinamis hukum Islam."* Temuan
ini mengungkap bahwa keragaman metodologis tersebut bukan kelemahan, tetapi
justru aset epistemologis yang dapat digunakan sebagai dasar bagi pembaruan
hukum pada era modern.'"

Kebaruan (novelty) penelitian ini terletak pada konstruksi integratif yang
memosisikan Tarikh al-Tasyri* bukan hanya sebagai informasi sejarah, tetapi
sebagal instrumen epistemologis utama dalam membangun metodologi ijtihad
kontemporer."** Dengan menghubungkan sejarah legislasi, maqasid al-syari‘ah,
dan perkembangan metodologi modern, penelitian ini menawarkan kerangka
kerja holistik yang memungkinkan hukum Islam merespons tantangan baru
seperti bioteknologi, kecerdasan buatan, ekonomi digital, serta transformasi
negara-bangsa.'* Analisis ini menunjukkan bahwa tanpa pemahaman sejarah,
jjtthad mudah terjebak pada ahistorisme yang memaksakan hukum klasik secara
literal pada konteks modern yang sangat berbeda.'* Karena itu, novelty penelitian

138 Wael B. Hallaq, Shari‘a: Theory, Practice, Transformations (Cambridge: Cambridge University
Press, 2009), 14.

139 Fazlur Rahman, Iskan and Modernity (Chicago: University of Chicago Press, 1982), 22.

140 Hallaq, The Origins and Evolution of Islamic Law (Cambridge: Cambridge University Press,
2005), 49.

141 Jasser Auda, Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (London: III'T, 2007), 91.

142 Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Kuala Lumpur: Ilmiah
Publishers, 2003), 205.

143 Ibid., 231.

14 Auda, Magasid al-Sbhariah, 102.

145 Rahman, Islam and Modernity, 113.

146 Hallaq, Shari‘a, 165.

Salwa Husni Aprilia Pasaribu, dkk, Urgensi Tarikh Tasyri’ | 147



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024

ini menegaskan perlunya pendekatan historis yang sistemik sebagai fondasi
pembentukan hukum Islam masa kini.'*’

Kontribusi penelitian ini juga tampak pada upaya menegaskan kembali
bahwa syariat memiliki dimensi nilai yang bersifat universal, sementara sebagian
besar hukum figh klasik bersifat historis dan dapat berubah seiring perubahan
konteks sosial.'*® Dengan membaca sejarah legislasi, ulama dan akademisi dapat
membedakan mana aspek hukum yang bersifat tetap (tsawabit) dan mana aspek
yang dapat berubah (mutaghayyirat), sehingga pembaruan hukum tidak
kehilangan legitimasi normatifnya.'”” Kontribusi ini sangat penting bagi lembaga
fatwa dan institusi hukum Islam di negara-negara Muslim modern yang kerap
menghadapi persoalan baru yang tidak dikenal dalam literatur klasik."

Rekomendasi penelitian ini antara lain perlunya integrasi Tarikh al-Tasyri*
dalam kurikulum pendidikan tinggi hukum Islam, karena banyak mahasiswa dan
peneliti yang masih mempelajari figh secara normatif tanpa memahami konteks
historisnya. '*' Pendidikan metodologis yang berbasis sejarah ini akan
menghasilkan ahli hukum Islam yang lebih adaptif namun tetap berakar pada
tradisi ilmiah syariat.””* Selain itu, lembaga fatwa perlu menjadikan kajian historis
sebagai salah satu prosedur wajib dalam proses penetapan fatwa agar tidak terjadi
pembacaan hukum yang ahistoris dan tidak relevan dengan dinamika sosial
modern. " Penelitian lanjutan juga direkomendasikan untuk mengembangkan
aplikasi konkret Tarikh al-Tasyri* dalam menjawab isu-isu kontemporer seperti
fintech syariah, regulasi Al, rekayasa genetika, dan problem etika lingkungan."*

Dengan demikian, penelitian ini menyimpulkan bahwa Tarikh al-Tasyri
bukan hanya bagian dari disiplin sejarah Islam, tetapi merupakan fondasi
epistemologis yang harus diintegrasikan dalam seluruh proses pembentukan
hukum Islam kontemporer agar syariat tetap menjadi sistem hukum yang relevan,
fungsional, adaptif, dan berkeadilan di era modern."”’

147 Thid., 168.

148 al-Syathibi, a-Muwafaqat, 242.

149 al-Syathibi, a-Muwafaqat, 242.

150 Clark Lombardi, State Law as Islamic Law in Modern Egypt (Leiden: Brill, 2006), 78.
151 Kamali, Principles, 219.

152 Kamali, Principles, 219.

153 Abou El Fadl, Speaking in God’s Name (Oxford: Oneworld, 2001), 147.

154 Kamali, Bioethics in Islam (Oxford: Onewotld, 2013), 33.

155 Hallaq, Shari‘a, 302.

Salwa Husni Aprilia Pasaribu, dkk, Urgensi Tarikh Tasyri’ | 148



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024

Daftar Pustaka

Abou El Fadl, Khaled. Speaking in God’s Name: Islamic Law, Authority and Women.
Oxford: Oneworld, 2001.

Auda, Jasser. Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach.
London: International Institute of Islamic Thought (III'T), 2007.

Hallaq, Wael B. Shari‘a: Theory, Practice, Transformations. Cambridge: Cambridge

University Press, 2009.

. The Origins and Evolution of Islamic Law. Cambridge: Cambridge University

Press, 2005.

Kamali, Mohammad Hashim. Principles of Islamic Jurisprudence. Kuala Lumpur:

Ilmiah Publishers, 2003.

. Bioethics in Islam. Oxford: Oneworld, 2013.

Lombardi, Clark. State Law as Islamic Law in Modern Egypt: The Incorporation of the
Shari‘a into Egyptian Constitutional Law. Leiden: Brill, 2000.

Rahman, Fazlur. Iskam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition.
Chicago: University of Chicago Press, 1982.

al-Syafi‘i, Muhammad ibn Idris. a/-Risalah. (Tambahkan kota, penerbit, dan tahun
jika kamu punya).

al-Syathibi, Abu Ishaq. a-Muwafaqat fi Usul al-Shari‘ah. (Tambahkan kota, penerbit,
dan tahun jika kamu punya).

Johansen, Baber. “The Relationship between the Text and the Law.” Islamic Law
and Society 4, no. 2 (1997): 165-192.

Salwa Husni Aprilia Pasaribu, dkk, Urgensi Tarikh Tasyri’ | 149



