
 

Al-Bayan Journal  
of Islam and Muslim Societies 

  Vol. 2. No. 02, 2025 
E-ISSN: 3064 - 6219  

https://journal.tabayanu.com/index.php/ajims  

 

Salwa Husni Aprilia Pasaribu, dkk, Urgensi Tarikh Tasyri’ | 133 
 

 

Urgensi Kajian Tarikh al-Tasyri’ dalam Formulasi Hukum 
Islam Kontemporer 

 
Salwa Husni Aprilia Pasaribu  

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 
Email: salwahusnyaprilia@gmail.com 

 

Nur Azizah Shazrina 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 

Email:  nazizahshazrina@gmail.com 
 

Rizky Ananda Marpaung 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia  

Email: rizkyanandamarpaung@gmail.com 
 

 Ali Yanda Safaruddin Tanjung 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 

Email:  aliyandasafaruddintanjung@gmail.com 
 

 Arman Alfiansyah Hasibuan 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 

Email:  armanhasibuan68@gmail.com 
 

Received:  Accepted:  

 
 

Abstract 
The study of Tarikh al-Tasyri‘ is a discipline that traces the formation of 
Islamic law from the prophetic era to the modern age, providing an 
essential historical framework for formulating contemporary Islamic legal 
rulings that remain adaptive while rooted in the tradition of the Shari‘ah. 
This research employs a qualitative, library-based approach to explore the 
development of Islamic legislation through key phases, beginning with the 
revelation of the Qur’an, the practices of the Companions, the formation 
of legal schools, and the transformation of law in the modern nation-state 
era. The findings indicate that Islamic law possesses dynamic, historical, 
and contextual characteristics, making an understanding of its historical 
trajectory crucial for interpreting the law accurately within the context of 
rapid social change. The integration of Tarikh al-Tasyri‘, maqasid al-shari‘ah, 
and contemporary ijtihad methodologies forms the epistemological 

https://journal.tabayanu.com/index.php/ajims
mailto:salwahusnyaprilia@gmail.com
mailto:nazizahshazrina@gmail.com
mailto:rizkyanandamarpaung@gmail.com
mailto:aliyandasafaruddintanjung@gmail.com
mailto:armanhasibuan68@gmail.com


Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024 

Salwa Husni Aprilia Pasaribu, dkk, Urgensi Tarikh Tasyri’ | 134 
 

foundation for constructing modern Islamic law that is not only normative 
but also relevant and responsive to present-day challenges. The novelty of 
this study lies in utilizing the history of legislation not merely as a 
descriptive record but as an active epistemological source for formulating 
contemporary approaches to Islamic legal thought. 
 
Keywords: Tarikh al-Tashri’, Islamic legislation, Contemporary ijtihad 

 
Abtrak: Kajian Tarikh al-Tasyri‘ merupakan disiplin ilmu yang menelusuri 
proses terbentuknya hukum Islam sejak masa kenabian hingga era modern 
dan memberikan kerangka historis yang sangat dibutuhkan dalam 
merumuskan hukum Islam kontemporer yang adaptif namun tetap berakar 
pada tradisi syariat. 1  Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 
berbasis studi pustaka untuk menelusuri perkembangan legislasi Islam 
melalui berbagai fase penting, mulai dari turunnya wahyu, praktik sahabat, 
pembentukan mazhab, hingga transformasi hukum pada era negara-bangsa 
modern. 2  Hasil penelitian menunjukkan bahwa hukum Islam memiliki 
karakter yang dinamis, historis, dan kontekstual, sehingga pemahaman 
terhadap perjalanan sejarahnya sangat penting untuk menafsirkan hukum 
secara tepat dalam konteks perubahan sosial yang cepat.3 Integrasi antara 
Tarikh al-Tasyri‘, maqasid al-syari‘ah, dan metodologi ijtihad kontemporer 
menjadi fondasi epistemologis bagi pembentukan hukum Islam modern 
yang tidak hanya normatif tetapi juga relevan dan solutif terhadap tantangan 
zaman.4 Kebaruan penelitian ini terletak pada pemanfaatan sejarah legislasi 
bukan hanya sebagai catatan deskriptif, tetapi sebagai sumber epistemologis 
aktif dalam merumuskan pendekatan hukum Islam masa kini.5 
 
Kata Kunci : Tarikh al-Tasyri’, Legislasi Islam, Ijtihad kontemporer 

 

Pendahuluan 

 
1 Wael B. Hallaq, The Origins and Evolution of Islamic Law (Cambridge: Cambridge University 

Press, 2005). 
2  Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Kuala Lumpur: Ilmiah 

Publishers, 2003). 
3  Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: 

University of Chicago Press, 1982) 
4 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (London: IIIT, 

2007). 
5 Khaled Abou El Fadl, Speaking in God’s Name (Oxford: Oneworld, 2001). 

 



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024 

Salwa Husni Aprilia Pasaribu, dkk, Urgensi Tarikh Tasyri’ | 135 
 

ukum Islam, sebagai suatu sistem normatif dan etis, tidak lahir dalam 
ruang hampa, melainkan terbentuk melalui proses historis yang panjang 
dan kompleks, di mana wahyu, tradisi masyarakat Arab, serta dinamika 
sosial-politik umat saling berinteraksi dan membentuk struktur hukum 
secara evolutif.6 Pemahaman historis ini menjadi fondasi penting bagi 

siapa pun yang ingin membaca syariat secara utuh dan kontekstual, sebab legislasi 
Islam sejak awal menunjukkan karakter responsif terhadap realitas sosial umat.7 
Dalam hal ini, turunnya wahyu secara bertahap baik dalam periode Mekah 
maupun Madinah merupakan bukti bahwa syariat dirancang untuk berinteraksi 
dengan kondisi sosial yang nyata dan bukan sekadar aturan yang berdiri sendiri di 
luar sejarah.8 

Wael B. Hallaq menegaskan bahwa hukum Islam adalah “produk historis 
dari komunitas Muslim” yang mengalami perkembangan signifikan melalui proses 
interpretasi dan formulasi ulang oleh para sahabat dan ulama sepanjang generasi.9 
Pandangan ini mengkritik anggapan bahwa hukum Islam merupakan monolit 
yang selesai sejak era Nabi, padahal sejarah menunjukkan bahwa perubahan, 
penyesuaian, dan ijtihad telah menjadi bagian integral tradisi hukum Islam sejak 
awal. 10  Tanpa kesadaran historis ini, seseorang mudah terjebak ke dalam 
pendekatan tekstualistik yang mengabaikan realitas sosial dan menghambat 
relevansi hukum Islam dalam menjawab persoalan kontemporer.11 

Dalam konteks modern, masyarakat Muslim menghadapi tantangan yang 
jauh lebih kompleks dibandingkan masa klasik, seperti perkembangan teknologi 
digital, kecerdasan buatan, bioteknologi, pluralisme hukum, serta struktur negara-
bangsa yang menuntut adaptasi hukum secara sistematis.12 Sebagai contoh, isu-isu 
seperti privasi digital, jaringan keuangan syariah, rekayasa genetika, hingga tata 
kelola etika AI tidak ditemukan dalam literatur klasik, sehingga proses ijtihad 
kontemporer memerlukan fondasi yang kuat baik secara tekstual maupun 
historis. 13  Pemikir modern seperti Kaleed Abou El Fadl menekankan bahwa 
pembacaan hukum Islam memerlukan pendekatan “interaktif” antara teks, tradisi, 
sejarah, dan konteks sosial modern agar hukum Islam tetap otoritatif dan 
fungsional.14 

Oleh karena itu, Tarikh al-Tasyri‘ memiliki urgensi metodologis yang besar, 
bukan sekadar sebagai catatan sejarah, tetapi sebagai alat epistemologis yang 

 
6  Hallaq, Shari‘a: Theory, Practice, Transformations (Cambridge: Cambridge University Press, 

2009). 
7 Ibid. 
8 Rahman, Islam and Modernity. 
9 Hallaq, Origins and Evolution. 
10 Ibid. 
11 Abou El Fadl, Speaking in God’s Name. 
12 Clark Lombardi, State Law as Islamic Law in Modern Egypt (Leiden: Brill, 2006). 
13 Auda, Maqasid al-Shariah. 
14 Abou El Fadl, Speaking in God’s Name. 

H 



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024 

Salwa Husni Aprilia Pasaribu, dkk, Urgensi Tarikh Tasyri’ | 136 
 

membantu memetakan pola perubahan hukum, memahami justifikasi historis 
ijtihad sahabat dan ulama, serta mengidentifikasi prinsip-prinsip fleksibilitas 
syariat yang dapat digunakan untuk merumuskan hukum kontemporer.15 Tanpa 
fondasi ini, pembaruan hukum Islam dapat terjebak dalam dua ekstrem: 
absolutisme tekstual yang mengabaikan dinamika sosial atau liberalisme hukum 
yang memutuskan syariat dari akarnya.16 
 

Metode 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi 

pustaka (library research) karena fokus penelitian berkaitan erat dengan teks-teks 
sejarah, kitab-kitab ushul fiqh, serta literatur akademik kontemporer. 17  Studi 
pustaka memungkinkan peneliti menelusuri dinamika evolusi hukum Islam dari 
berbagai sumber primer seperti karya-karya al-Syafi‘i, al-Syathibi, dan kitab-kitab 
fikih klasik, serta sumber sekunder seperti analisis Wael Hallaq, Jasser Auda, dan 
para sarjana modern lainnya.18 

Data dianalisis menggunakan metode analisis isi (content analysis), yaitu 
membaca teks secara kritis untuk menemukan hubungan antara gagasan, konteks, 
dan perubahan metodologis dalam tradisi legislasi Islam. 19  Metode ini dipilih 
karena hukum Islam merupakan produk interaksi antara teks dan realitas sosial, 
sehingga pendekatan historis-hermeneutis lebih sesuai dibandingkan metode 
empiris.20 

Langkah-langkah analisis mencakup: (1) penelusuran fase legislatif pada 
masa kenabian, (2) identifikasi pola ijtihad sahabat, (3) pemetaan perkembangan 
mazhab, (4) analisis pengaruh sosial-politik pada hukum, dan (5) rekonstruksi 
relevansi sejarah dalam merumuskan hukum kontemporer.21 
 
Kajian Pustaka 

Perkembangan kajian Tarikh al-Tasyri‘ dapat dilihat melalui tiga kelompok 
literatur utama yang membahas evolusi sistem legislasi Islam. Pertama, literatur 
yang mengkaji sejarah awal pembentukan hukum Islam. Wael B. Hallaq dalam The 
Origins and Evolution of Islamic Law menunjukkan bahwa sistem hukum Islam 
dibangun secara bertahap melalui praktik komunitas Muslim awal yang 
menjadikan teks wahyu sebagai sumber nilai, bukan sebagai seperangkat aturan 
final. 22  Temuan Hallaq ini menegaskan pandangan bahwa syariat sangat 

 
15 Hallaq, Shari‘a. 
16 Ibid. 
17 Kamali, Principles. 
18 Ibid. 
19 Ibid. 
20 Rahman, Islam and Modernity. 
21 Auda, Maqasid. 
22 Hallaq, Origins and Evolution. 



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024 

Salwa Husni Aprilia Pasaribu, dkk, Urgensi Tarikh Tasyri’ | 137 
 

dipengaruhi oleh realitas sosial masa awal Islam dan selalu mengalami 
perkembangan metodologis.23 

Kedua, literatur klasik yang membahas struktur ushul fiqh sebagai 
kerangka epistemologis hukum Islam. Karya al-Syafi‘i al-Risalah dianggap sebagai 
tonggak penyusunan teori hukum Islam melalui penegasan otoritas Sunnah dan 
penyusunan struktur qiyas secara sistematis.24 Sementara itu, al-Syathibi dalam al-
Muwafaqat mengembangkan konsep maqasid al-syari‘ah yang menegaskan bahwa 
syariat memiliki tujuan-tujuan universal yang harus dijaga dalam proses istinbat.25 
Karya-karya ini menjadi fondasi penting bagi kajian Tarikh al-Tasyri‘ karena 
menjelaskan transformasi metodologis dalam hukum Islam. 

Ketiga, literatur modern yang mengkaji interaksi antara hukum Islam dan 
struktur negara modern. Clark Lombardi dalam State Law as Islamic Law in Modern 
Egypt menekankan bagaimana negara-bangsa memengaruhi formulasi hukum 
Islam pada abad modern. 26  Jasser Auda memperkenalkan pendekatan sistem 

dalam memahami maqasid dan menegaskan bahwa hukum Islam harus dipahami 
sebagai struktur sistemik yang terus berinteraksi dengan perubahan sosial. 27 
Kajian pustaka ini memperlihatkan bahwa sejarah legislasi menjadi fondasi 
epistemologis yang tidak terhindarkan dalam pembaruan hukum Islam. 

Literatur tentang Tarikh al-Tasyri‘ juga menunjukkan bagaimana hukum 
Islam tidak pernah terpisah dari dinamika sosial umat, sehingga sejarah berfungsi 
sebagai cermin metodologis yang memperlihatkan pola permutasi hukum dari 
masa ke masa.28 Hal ini menarik karena sejak masa sahabat, praktik ijtihad sudah 
memperlihatkan fleksibilitas yang signifikan, seperti keputusan Umar bin Khattab 
dalam menangguhkan hukuman potong tangan pada masa paceklik, yang 
menunjukkan adanya prinsip kemaslahatan dalam ruang legislasi Islam.29 Para 
sahabat tidak memandang teks secara kaku, tetapi memperlakukan syariat sebagai 
nilai yang harus diimplementasikan secara rasional dan kontekstual.30 

Periode pembentukan mazhab fiqh kemudian memperkuat diferensiasi 
metodologis yang lahir dari perbedaan konteks sosial, sehingga menghasilkan 
keragaman pendekatan seperti ra’y pada mazhab Hanafi, istihsan dan maslahah 
mursalah pada Maliki, penekanan tekstualitas pada Syafi‘i, dan pendekatan hadis 
pada Hanbali. 31  Keragaman ini merupakan bukti bahwa hukum Islam bukan 
monolit tunggal, tetapi tradisi intelektual yang hidup dan merespons lingkungan 

 
23 Ibid. 
24 al-Syafi'i, al-Risalah. 
25 al-Syathibi, al-Muwafaqat. 
26 Lombardi, State Law as Islamic Law. 
27 Auda, Maqasid. 
28 Hallaq, Shari‘a: Theory, Practice, Transformations  (Cambridge: Cambridge University 

Press, 2009). 
29 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law  (London: IIIT, 2007). 
30 Ibid. 
31 Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence  (Kuala Lumpur: Ilmiah 

Publishers, 2003). 



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024 

Salwa Husni Aprilia Pasaribu, dkk, Urgensi Tarikh Tasyri’ | 138 
 

masing-masing.32 Oleh karena itu, sejarah legislasi perlu dipahami bukan hanya 
untuk mengetahui kejadian masa lalu, tetapi untuk melihat bagaimana ulama 
terdahulu menggunakan pendekatan metodologis yang fleksibel.33 

Literatur modern menyoroti bagaimana perkembangan negara modern, 
kolonialisme, globalisasi, dan transformasi sosial lainnya mengubah wajah hukum 
Islam.34 Dalam konteks ini, sarjana seperti Joseph Schacht, Baber Johansen, dan 
Wael Hallaq memberikan konstruksi historis bahwa fiqh yang kita kenal sekarang 
merupakan hasil interaksi panjang antara teks, tradisi yurisprudensial, dan kondisi 
sosial. 35  Bahkan, dalam negara Muslim modern seperti Mesir, Pakistan, dan 
Malaysia, integrasi antara syariat dan sistem hukum positif menjadi medan 
negosiasi epistemologis yang kompleks.36 Hal ini memperkuat argumen bahwa 
sejarah legislasi bukan sekadar pengetahuan, melainkan prasyarat metodologis 
dalam merumuskan hukum Islam yang kompatibel dengan modernitas.37 

 
Pembahasan  
Ruang Lingkup Tarikh al-Tasyri‘ 

Kajian Tarikh al-Tasyri‘ mencakup seluruh periode perkembangan hukum 
Islam: fase turunnya wahyu, masa sahabat, tabi‘in, pembentukan mazhab, periode 
kodifikasi hukum, hingga transformasi hukum pada masa modern.38 Pada masa 
Nabi, legislasi terjadi secara langsung melalui wahyu dan keputusan kenabian yang 
bersifat responsif terhadap persoalan yang muncul.39 Pada masa sahabat, legislasi 
berkembang melalui proses ijtihad ketika tidak ada nash yang eksplisit, misalnya 
penggunaan analogi (qiyas) dan istinbat yang mempertimbangkan kemaslahatan 
umat.40 

Pada masa tabi‘in dan era pembentukan mazhab, muncul upaya sistematis 
untuk menyusun metodologi istinbat sehingga hukum memiliki struktur 
epistemologis yang jelas.41 Para imam mazhab seperti Abu Hanifah, Malik bin 
Anas, al-Syafi‘i, dan Ahmad bin Hanbal memberikan kontribusi penting terhadap 
teori hukum Islam yang kemudian menjadi fondasi ushul fiqh.42 Periode ini juga 
menyaksikan munculnya tradisi perbedaan pendapat (ikhtilaf) yang menunjukkan 
tingginya toleransi epistemologis dalam tradisi hukum Islam.43 

 
32 Ibid. 
33  Wael B. Hallaq, The Origins and Evolution of Islamic Law  (Cambridge: Cambridge 

University Press, 2005). 
34 Clark Lombardi, State Law as Islamic Law in Modern Egypt  (Leiden: Brill, 2006). 
35 Baber Johansen, “The Relationship between the Text and the Law,” Islamic Law and Society  

4, no. 2 (1997). 
36 Lombardi, State Law as Islamic Law . 
37 Auda, Maqasid al-Shariah. 
38 Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence . 
39 Hallaq, Shari‘a. 
40 Ibid. 
41 al-Syafi‘i, al-Risalah. 
42 Ibid. 
43 al-Syathibi, al-Muwafaqat. 



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024 

Salwa Husni Aprilia Pasaribu, dkk, Urgensi Tarikh Tasyri’ | 139 
 

Memasuki era modern, struktur hukum Islam berinteraksi dengan hukum 
kolonial, sistem hukum sipil Eropa, konsep negara-bangsa, dan ideologi modern 
seperti nasionalisme dan konstitusionalisme.44 Negara-negara Muslim kemudian 
melakukan reformasi hukum, baik dalam bentuk kodifikasi fiqh (seperti Majallah 
al-Ahkam al-‘Adliyyah) maupun integrasi syariat dalam sistem perundang-
undangan nasional. 45  Hal ini memperlihatkan bahwa Tarikh al-Tasyri‘ terus 
berkembang dan tidak berhenti pada masa klasik.46 

 
Urgensi Historis bagi Hukum Islam Kontemporer 

Pemahaman sejarah legislasi memiliki urgensi besar dalam merumuskan 
hukum Islam kontemporer karena syariat sebagai sistem hukum tidak dapat 
dipisahkan dari konteks sosialnya.47 Tanpa memahami sejarah, formulasi hukum 
kontemporer berpotensi terjebak pada ahistorisme, yaitu kesalahan metodologis 
yang menganggap hukum masa lalu sebagai aturan baku yang tidak boleh 
berubah.48 Hal ini berbahaya karena mengabaikan kenyataan bahwa perubahan 
sosial pada masa sekarang berjalan jauh lebih cepat dan kompleks dibandingkan 
masa klasik.49 

Selain itu, pendekatan historis membantu membedakan antara hukum 
yang bersifat tsawabit (permanen) dan mutaghayyirat (dapat berubah). 50  Banyak 
hukum fikih pada masa klasik lahir sebagai respons terhadap realitas sosial 
tertentu, sehingga tidak seluruhnya wajib diterapkan dalam kondisi sekarang.51 
Misalnya, hukum-hukum terkait transaksi komersial pada masa klasik perlu dikaji 
ulang karena struktur ekonomi modern sangat berbeda.52 Dengan memahami 
sejarah, ulama dapat mengidentifikasi mana aspek syariat yang bersifat nilai dan 
mana aspek yang bersifat teknis historis.53 

Sejarah juga membantu mengidentifikasi pola fleksibilitas dalam hukum 
Islam, sebagaimana terlihat dalam praktik sahabat yang menyesuaikan penerapan 
nash dengan konteks sosial.54 Dari contoh ini dapat dipahami bahwa fleksibilitas 
bukanlah penyimpangan, tetapi merupakan sifat asli syariat.55 Oleh karena itu, 
Tarikh al-Tasyri‘ menjadi kunci untuk mengembangkan ijtihad kontemporer yang 
tidak terjebak pada literalisme atau reduksionisme.56 

 

 
44 Lombardi, State Law as Islamic Law . 
45 Ibid. 
46 Hallaq, Shari‘a. 
47 Rahman, Islam and Modernity . 
48 Abou El Fadl, Speaking in God’s Name . 
49 Ibid. 
50 al-Syathibi, al-Muwafaqat. 
51 Kamali, Principles. 
52 Auda, Maqasid. 
53 Ibid. 
54 Johansen, The Relationship between the Text and the Law . 
55 Hallaq, Origins and Evolution . 
56 Auda, Maqasid al-Shariah. 



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024 

Salwa Husni Aprilia Pasaribu, dkk, Urgensi Tarikh Tasyri’ | 140 
 

Pembahasan 
1. Fase Legislasi pada Masa Kenabian 
Pada fase awal Islam, proses legislasi berlangsung secara langsung melalui 

wahyu ilahi yang turun kepada Nabi Muhammad saw, di mana wahyu tersebut 
berfungsi menjawab persoalan sosial yang dihadapi umat secara bertahap sesuai 
kebutuhan zaman. 57  Pola pewahyuan yang gradual ini menunjukkan bahwa 
hukum Islam tidak turun dalam bentuk kompilasi hukum siap pakai, tetapi 
berkembang melalui proses interaksi antara teks dan realitas sosial.58 Bahkan para 
ulama sepakat bahwa gaya turunnya wahyu yang bertahap merupakan petunjuk 
metodologis bahwa syariat secara intrinsik bersifat progresif dan mampu 
merespons dinamika masyarakat.59 

Masa kenabian juga ditandai dengan hadirnya fungsi ganda Nabi: sebagai 
penerima wahyu dan sebagai pemimpin politik yang menetapkan keputusan 
hukum berdasarkan ra’y, musyawarah, dan pertimbangan kemaslahatan ketika 
tidak ada nash yang eksplisit.60 Dalam banyak kasus, Nabi memberikan putusan 
hukum yang bersifat kontekstual, seperti penetapan diyat, keputusan terkait 
perang, distribusi zakat, serta penyelesaian sengketa keluarga, yang semuanya 
mempertimbangkan kondisi sosial masyarakat.61 Fakta ini menunjukkan bahwa 
hukum Islam sejak awal dibangun melalui perpaduan antara wahyu dan ijtihad 
kontekstual Nabi sebagai pemimpin masyarakat.62 

Lebih jauh, periode kenabian membentuk paradigma bahwa hukum tidak 
hanya berasal dari teks, tetapi juga dari prinsip-prinsip etis universal yang menjiwai 
wahyu, seperti keadilan, kemaslahatan, dan penguatan nilai moral masyarakat.63 
Banyak ayat Al-Qur’an bersifat qa’idah kulliyyah, yaitu prinsip hukum umum, 
bukan aturan teknis yang rinci, karena memang syariat dirancang agar dapat 
diterapkan di berbagai ruang dan waktu.64 Ini menjadi dasar bahwa sejarah legislasi 
Islam sejak masa awal sudah menunjukkan sifat fleksibel dan adaptable terhadap 
perubahan sosial.65 

 
2. Ijtihad Sahabat dan Transformasi Legislasi Pasca Wafat Nabi 

Setelah Nabi wafat, otoritas legislasi berpindah kepada para sahabat, yang 
kemudian mengembangkan proses ijtihad sebagai mekanisme utama dalam 
menetapkan hukum terhadap persoalan baru.66 Para sahabat tidak memahami 

 
57 Wael B. Hallaq, The Origins and Evolution of Islamic Law (Cambridge: Cambridge University 

Press, 2005), 33–35. 
58 Fazlur Rahman, Islam and Modernity (Chicago: University of Chicago Press, 1982), 12. 
59 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (London: IIIT, 2007), 51. 
60 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (London: IIIT, 2007), 51. 
61 Ibid., 130–133. 
62 Wael B. Hallaq, Shari‘a: Theory, Practice, Transformations (Cambridge: Cambridge University 

Press, 2009), 54. 
63 Rahman, Islam and Modernity, 15. 
64 Auda, Maqasid al-Shariah, 72. 
65 Hallaq, Shari‘a, 63. 
66 Kamali, Principles, 151. 



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024 

Salwa Husni Aprilia Pasaribu, dkk, Urgensi Tarikh Tasyri’ | 141 
 

syariat secara kaku; mereka justru menghidupkan tradisi ijtihad dengan 
mempertimbangkan tujuan syariat dan maslahat umat.67 Contoh paling terkenal 
adalah keputusan Umar bin Khattab menangguhkan hukum potong tangan pada 
masa paceklik, yang menunjukkan bahwa maslahat publik dapat menjadi landasan 
penyesuaian hukum demi menjaga keadilan sosial.68 

Keputusan-keputusan sahabat tersebut mencerminkan bahwa hukum 
Islam tidak dipahami sebagai aturan beku, melainkan sebagai sistem hidup yang 
berkembang melalui musyawarah, qiyas, istinbat, dan ra’y yang didasarkan pada 
nilai-nilai universal syariat.69 Para sahabat juga menghadapi persoalan baru seiring 
ekspansi wilayah Islam, seperti sistem perpajakan, administrasi negara, dan 
pengelolaan tanah, sehingga memaksa mereka melahirkan hukum baru yang tidak 
dikenal pada masa Nabi.70 Hal ini mengindikasikan bahwa konteks sosial yang 
berubah menciptakan kebutuhan untuk melakukan adaptasi hukum secara 
kreatif.71 

Lebih jauh, terjadi perbedaan pendapat (ikhtilaf) di kalangan sahabat dalam 
banyak persoalan, seperti masalah talak tiga, masa iddah, hukum waris tertentu, 
dan kebijakan administrasi pemerintahan.72 Ikhtilaf ini bukan bentuk perpecahan, 
melainkan indikasi bahwa tradisi hukum Islam sejak awal menerima pluralitas 
sebagai bagian dari dinamika ijtihad.73 Bahkan para ulama modern seperti Wael 
Hallaq menjelaskan bahwa perbedaan pendapat sahabat merupakan bukti bahwa 
hukum Islam dibangun di atas struktur legal reasoning yang kompleks, bukan 
sekadar reproduksi teks secara literal.74 

Tradisi ijtihad sahabat menegaskan bahwa Tarikh al-Tasyri‘ bersifat sangat 
penting karena memperlihatkan bagaimana generasi awal Islam 
mengimplementasikan nilai-nilai syariat melalui pendekatan historis-kontekstual.75 
Hal ini memberikan dasar kuat bahwa ijtihad pada era kontemporer dapat dan 
harus mengikuti pola adaptif tersebut, bukan terjebak pada kekakuan 
metodologis.76 Bahkan, keputusan-keputusan sahabat menjadi rujukan penting 
bagi pembentukan mazhab di periode berikutnya karena menyediakan contoh 
konkret bagaimana hukum berevolusi melalui dinamika sosial.77 

 
3. Periode Pembentukan Mazhab dan Kristalisasi Ushul Fiqh 

 
67 Ibid., 155. 
68 Auda, Maqasid al-Shariah, 97. 
69 Hallaq, Origins and Evolution, 102. 
70 Rahman, Islam and Modernity, 41. 
71 Ibid. 
72 Kamali, Principles, 163. 
73 Ibid., 166. 
74 Hallaq, Shari‘a, 85. 
75 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah, 111. 
76 Ibid. 
77 Baber Johansen, “The Relationship between the Text and the Law,” Islamic Law and Society 

4, no. 2 (1997): 170. 



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024 

Salwa Husni Aprilia Pasaribu, dkk, Urgensi Tarikh Tasyri’ | 142 
 

Periode pembentukan mazhab fiqh merupakan salah satu fase paling 
penting dalam sejarah legislasi Islam karena pada masa inilah struktur hukum 
Islam mulai dikodifikasi secara metodologis.78 Para imam mazhab tidak hanya 
merumuskan hukum, tetapi juga membangun fondasi epistemologis bagi metode 
istinbat yang memengaruhi perkembangan hukum hingga era modern.79 Oleh 
karena itu, fase ini menjadi perhatian utama dalam kajian Tarikh al-Tasyri‘ karena 
menggambarkan bagaimana hukum Islam bertransformasi dari praktik ijtihad 
individual menjadi sistem hukum yang mapan dan terstruktur.80 

Mazhab Hanafi, misalnya, berkembang dalam lingkungan sosial-politik 
Kufah yang sangat multikultural, sehingga Abu Hanifah mengembangkan 
pendekatan hukum yang mengutamakan ra’y dan qiyas untuk merespons 
kompleksitas persoalan masyarakat urban.81 Pendekatan ini bukan sekadar pilihan 
metodologis, melainkan refleksi dari konteks sosial Kufah yang sarat problem 
administratif, perdagangan, dan interaksi agama-budaya.82 Hal ini menunjukkan 

bahwa kondisi sosial berperan besar dalam membentuk pola istinbaṭ hukum.83 
Mazhab Maliki, sebaliknya, lahir dari konteks Madinah yang lebih 

tradisional dan kaya dengan praktik masyarakat yang diwarisi dari Nabi.84 Malik 
bin Anas menganggap ‘amal ahl al-Madinah sebagai sumber hukum karena ia 
memandang tradisi masyarakat Madinah merepresentasikan praktik Nabi dan 
sahabat secara autentik.85 Pilihan metodologis ini menunjukkan bahwa Malik lebih 
menekankan otoritas tradisi kolektif sebagai refleksi sejarah komunitas Islam 
awal.86 

Mazhab Syafi‘i kemudian hadir sebagai respon terhadap disparitas 
metodologis antara mazhab ra’y dan mazhab hadis.87 Dalam al-Risalah, al-Syafi‘i 
menawarkan kerangka epistemologis baru yang menegaskan otoritas Sunnah, 
memperjelas batasan penggunaan qiyas, dan membangun struktur ushul fiqh yang 
menjadi standar dalam tradisi hukum Islam.88 Inilah masa di mana hukum Islam 
mulai memiliki struktur sistematik dan metodologis yang lebih komprehensif.89 

Sementara itu, mazhab Hanbali mengutamakan pendekatan literal 
terhadap hadis dan menekankan kehati-hatian dalam menggunakan rasionalitas 

 
78 Wael B. Hallaq, Shari‘a: Theory, Practice, Transformations (Cambridge: Cambridge University 

Press, 2009), 103. 
79  Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Kuala Lumpur: Ilmiah 

Publishers, 2003), 192. 
80 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (London: IIIT, 2007), 88. 
81 Hallaq, The Origins and Evolution of Islamic Law, 91. 
82 Ibid. 
83 Ibid., 95. 
84 al-Syathibi, al-Muwafaqat, 211. 
85 Ibid. 
86 Ibid., 212. 
87 al-Syafi‘i, al-Risalah, 33. 
88 Ibid., 41–44. 
89 Kamali, Principles, 204. 



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024 

Salwa Husni Aprilia Pasaribu, dkk, Urgensi Tarikh Tasyri’ | 143 
 

hukum. 90  Ahmad bin Hanbal menolak penggunaan ra’y berlebihan karena 
khawatir hukum Islam menjadi terlalu spekulatif. 91  Meski demikian, ia tetap 
menggunakan qiyas dalam kondisi tertentu, menunjukkan bahwa bahkan mazhab 
hadis sekalipun tidak menutup kemungkinan penggunaan akal.92 

Perkembangan mazhab ini menjadi bukti kuat bahwa hukum Islam 
merupakan hasil dialektika antara teks, akal, dan sejarah.93 Keragaman mazhab 
tidak menunjukkan perpecahan, melainkan kekayaan epistemologis yang 
menunjukkan fleksibilitas hukum Islam sepanjang sejarah.94 Karena itulah Tarikh 
al-Tasyri‘ tidak hanya berfungsi sebagai catatan sejarah, tetapi sebagai peta 
metodologis bagi ijtihad kontemporer.95 

 
4. Evolusi Legislasi pada Masa Kodifikasi dan Kekuasaan Politik 

Periode kodifikasi fiqh dan pengaruh kekuasaan politik menjadi fase 
penting lainnya dalam Tarikh al-Tasyri‘, terutama ketika hukum Islam mulai 
diadopsi secara formal oleh pemerintahan dinasti-dinasti Muslim seperti 
Abbasiyah, Umayyah, dan kemudian Utsmaniyah.96 Pada masa ini, hukum Islam 
mulai berinteraksi dengan struktur kekuasaan sehingga legislasinya mengalami 
transformasi administratif. 97  Negara mulai membentuk lembaga peradilan, 
mengangkat qadhi, dan mengeluarkan regulasi yang memadukan fiqh dengan 
kebutuhan politik dan administratif.98 

Salah satu pencapaian penting pada masa ini adalah penyusunan Majallah 
al-Ahkam al-‘Adliyyah oleh Kekaisaran Utsmaniyah, yaitu kodifikasi hukum 
perdata berdasarkan mazhab Hanafi.99 Kodifikasi ini merupakan bukti bahwa 
negara modern awal di dunia Islam berupaya mengadaptasi hukum Islam dalam 
struktur hukum tertulis yang lebih kompatibel dengan sistem birokrasi modern.100 
Meski demikian, upaya ini juga menunjukkan bagaimana hukum Islam mulai 
mengalami institusionalisasi melalui perangkat negara.101 

Di sisi lain, pengaruh kekuasaan politik juga menghasilkan pergeseran 
otoritas dari ulama independen ke institusi resmi negara. 102  Pergeseran ini 
menimbulkan tantangan epistemologis karena negara sering kali memiliki 
kepentingan administratif yang berbeda dari ulama.103 Oleh sebab itu, membaca 

 
90 Hallaq, Shari‘a, 118. 
91 Ibid., 120. 
92 Kamali, Principles, 206. 
93 Auda, Maqasid al-Shariah, 97. 
94 Hallaq, Origins and Evolution, 107. 
95 Ibid. 
96 Clark Lombardi, State Law as Islamic Law in Modern Egypt (Leiden: Brill, 2006), 22. 
97 Ibid., 31. 
98 Hallaq, Shari‘a, 150. 
99 Ibid., 152. 
100 Lombardi, State Law as Islamic Law, 45. 
101 Ibid. 
102 Ibid., 49. 
103 Hallaq, Shari‘a, 165. 



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024 

Salwa Husni Aprilia Pasaribu, dkk, Urgensi Tarikh Tasyri’ | 144 
 

sejarah fase ini sangat penting untuk memahami bagaimana hukum Islam 
mengalami hibridisasi antara fiqh tradisional dan hukum negara.104 

Periode kodifikasi juga menunjukkan bagaimana hukum Islam dapat 
berubah ketika memasuki struktur birokrasi negara modern, sehingga 
memberikan pelajaran metodologis bahwa hukum Islam harus 
mempertimbangkan institusi politik dalam formulasi hukumnya.105 Ini menjadi 
relevan dalam konteks negara Muslim kontemporer seperti Indonesia, Malaysia, 
Pakistan, dan Mesir yang menjadikan sebagian hukum Islam sebagai bagian dari 
sistem hukum nasional.106 

Dengan demikian, evolusi legislasi pada masa kodifikasi memberikan 
dasar kuat untuk menyusun pendekatan hukum Islam yang tidak hanya berbasis 
teks, tetapi juga memahami dinamika antara syariat, negara, dan struktur hukum 
positif modern.107 Hal ini sekaligus menegaskan pentingnya Tarikh al-Tasyri‘ dalam 
merumuskan hukum Islam yang mampu bernegosiasi dengan tuntutan negara-
bangsa kontemporer.108 

 
5. Tantangan Hukum Islam pada Era Modern dan Kontemporer 

Perkembangan sosial modern menghadirkan tantangan metodologis baru 
bagi hukum Islam yang berbeda secara substansial dari problem-problem pada 
masa klasik. 109  Modernitas melahirkan isu-isu seperti negara-bangsa, 
konstitusionalisme, hak asasi manusia, pluralisme hukum, bioteknologi, serta 
perkembangan ekonomi digital, yang semuanya tidak pernah dibahas secara 
langsung dalam literatur klasik fiqh. 110  Transformasi sosial ini menyebabkan 
kebutuhan mendesak untuk melakukan pembaruan metodologi hukum Islam agar 
tetap relevan tanpa kehilangan basis normatifnya.111 

Salah satu tantangan terbesar adalah munculnya negara-bangsa modern 
yang memiliki sistem hukum terpusat dan aparat birokratis, yang berbeda dengan 
struktur masyarakat Islam klasik yang bersifat komunitarian dan tidak memiliki 
sistem hukum positif yang monolitik.112 Dalam konteks ini, hukum Islam harus 
menyesuaikan diri dengan konsep legislasi modern seperti undang-undang 
tertulis, yurisprudensi pengadilan, dan otoritas sentral negara, sehingga 
memerlukan reinterpretasi peran fiqh dalam kerangka hukum nasional.113 Clark 
Lombardi menjelaskan bahwa integrasi syariat dalam sistem hukum modern 
memerlukan pemahaman historis yang kuat agar tidak terjadi benturan 

 
104 Jasser Auda, Maqasid, 133. 
105 Hallaq, Shari‘a, 168. 
106 Lombardi, State Law as Islamic Law, 88. 
107 Kamali, Principles, 215. 
108 Auda, Maqasid, 142. 
109 Fazlur Rahman, Islam and Modernity (Chicago: University of Chicago Press, 1982), 84. 
110 Ibid., 91. 
111 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (London: IIIT, 2007), 77. 
112 Wael B. Hallaq, Shari‘a: Theory, Practice, Transformations (Cambridge: Cambridge University 

Press, 2009), 204. 
113 Clark Lombardi, State Law as Islamic Law in Modern Egypt (Leiden: Brill, 2006), 55. 



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024 

Salwa Husni Aprilia Pasaribu, dkk, Urgensi Tarikh Tasyri’ | 145 
 

epistemologis antara tradisi fiqh dan struktur hukum negara. 114  Hal ini 
memperlihatkan bahwa modernitas memaksa hukum Islam untuk merumuskan 
kembali hubungan antara teks dan konteks.115 

Selain itu, perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi menimbulkan 
persoalan baru dalam bioetika, rekayasa genetika, teknologi reproduksi modern, 
dan kecerdasan buatan. 116  Persoalan-persoalan seperti bayi tabung, kloning, 
cryopreservation, serta algoritma kecerdasan buatan yang memengaruhi 
kehidupan manusia tidak ditemukan dalam literatur klasik, sehingga metode 

istinbaṭ tradisional harus diperluas dengan pendekatan yang mempertimbangkan 
maqasid al-syari‘ah dan analisis historis.117 Jasser Auda menegaskan bahwa hukum 
Islam harus diposisikan dalam paradigma sistem untuk memahami bagaimana 
nilai-nilai syariat dapat diterjemahkan dalam konteks teknologi modern.118 

Tantangan lain adalah globalisasi yang membawa interaksi hukum lintas 
negara, pluralisme sosial, dan transformasi ekonomi global.119 Ekonomi digital 
berbasis algoritma dan jaringan blockchain, misalnya, menimbulkan perdebatan 
baru mengenai keabsahan transaksi keuangan syariah di ruang digital, yang 
memerlukan pendekatan hukum yang lebih fleksibel dan historis untuk 
memahami tujuan syariat dalam menjaga keadilan ekonomi. 120  Dalam kondisi 
seperti ini, Tarikh al-Tasyri‘ berperan besar dalam menawarkan pola perubahan 
hukum pada masa lalu yang dapat dijadikan rujukan untuk merumuskan jawaban 
hukum masa kini.121 

Dengan demikian, tantangan modern mengharuskan hukum Islam untuk 
tidak hanya kembali kepada teks, tetapi juga kembali kepada sejarahnya untuk 
menegaskan prinsip-prinsip adaptasi, fleksibilitas, dan kreativitas hukum yang 
telah dipraktikkan oleh sahabat dan ulama generasi awal.122 Tanpa pendekatan 
historis ini, pembaruan hukum Islam akan menjadi dangkal dan kehilangan 
legitimasi metodologisnya.123 

 
6. Relevansi Tarikh al-Tasyri‘ bagi Formulasi Hukum Islam Kontemporer 

Kajian Tarikh al-Tasyri‘ memberikan kerangka metodologis yang sangat 
penting bagi formulasi hukum Islam kontemporer karena sejarah legislasi 
menunjukkan pola dinamika hukum yang didorong oleh kebutuhan sosial. 124 
Melalui sejarah, tampak jelas bahwa hukum Islam berkembang melalui tiga 

 
114 Ibid., 61. 
115 Hallaq, Shari‘a, 211. 
116 Mohammad Hashim Kamali, Bioethics in Islam (Oxford: Oneworld, 2013), 19. 
117 Ibid., 27. 
118 Auda, Maqasid al-Shariah, 98. 
119 Rahman, Islam and Modernity, 113. 
120 Ibid., 119. 
121 Hallaq, Shari‘a, 268. 
122 Abou El Fadl, Speaking in God’s Name (Oxford: Oneworld, 2001), 144. 
123 Ibid. 
124 Hallaq, The Origins and Evolution of Islamic Law (Cambridge: Cambridge University Press, 

2005), 145. 



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024 

Salwa Husni Aprilia Pasaribu, dkk, Urgensi Tarikh Tasyri’ | 146 
 

perangkat utama: teks wahyu, interpretasi sahabat dan ulama, serta interaksi 
dengan konteks sosial-politik.125 Ketiga elemen ini membentuk fondasi hukum 
Islam yang sifatnya evolutif, bukan statis.126 Oleh karena itu, pemahaman sejarah 
menjadi langkah epistemologis untuk memastikan bahwa ijtihad masa kini tetap 
berada dalam alur tradisi syariat.127 

Peran sejarah dalam pembentukan hukum kontemporer juga terlihat 
dalam kemampuannya untuk membantu membedakan antara aspek syariat yang 
bersifat absolut dan aspek fiqh yang bersifat historis.128 Sebagaimana dicatat oleh 
al-Syathibi, syariat berorientasi pada tujuan, sementara metode implementasinya 
dapat berubah sesuai kebutuhan zaman. 129  Konsep maqasid al-syari‘ah sangat 
membantu dalam mengintegrasikan sejarah dan modernitas karena ia memandang 
hukum sebagai instrumen untuk mencapai kemaslahatan manusia. 130  Dengan 
memahami sejarah, ulama dapat menilai apakah suatu hukum muncul sebagai 
respons terhadap konteks tertentu atau merupakan prinsip universal yang tidak 
berubah.131 

Selain itu, kajian Tarikh al-Tasyri‘ memberi pemahaman bahwa pluralitas 
metodologis yang berkembang pada masa klasik merupakan kekayaan yang dapat 
menjadi modal besar dalam pembaruan hukum.132 Perbedaan mazhab bukanlah 
kelemahan, tetapi bukti bahwa hukum Islam mampu menyesuaikan diri dengan 
konteks yang beragam.133 Di era modern yang penuh kompleksitas, tradisi ikhtilaf 
ini dapat menjadi landasan bagi sintesis hukum baru yang lebih komprehensif.134 

Terakhir, Tarikh al-Tasyri‘ berperan penting dalam merumuskan hukum 
Islam yang kompatibel dengan struktur negara modern, terutama karena sejarah 
menunjukkan bahwa syariat selalu berinteraksi dengan sistem kekuasaan dan 
institusi sosial.135 Menurut Hallaq, hukum Islam berkembang melalui negosiasi 
antara ulama dan institusi politik, sehingga memahami dinamika ini sangat penting 
bagi negara Muslim yang mengadopsi syariat sebagai bagian dari sistem hukum 
nasional.136 Dengan demikian, sejarah legislasi memberikan dasar epistemologis 
bagi pembentukan hukum Islam yang tidak hanya normatif, tetapi juga 
kontekstual dan institusional.137 

Kesimpulan 

 
125 Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Kuala Lumpur: Ilmiah Publishers, 2003), 221. 
126 Ibid. 
127 Auda, Maqasid al-Shariah, 101. 
128 al-Syathibi, al-Muwafaqat, 254. 
129 Ibid., 259. 
130 Auda, Maqasid, 102. 
131 Ibid., 111. 
132 Kamali, Principles, 231. 
133 Ibid., 233. 
134 Hallaq, Shari‘a, 277. 
135 Lombardi, State Law as Islamic Law, 122. 
136 Ibid., 130. 
137 Hallaq, Shari‘a, 301. 



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024 

Salwa Husni Aprilia Pasaribu, dkk, Urgensi Tarikh Tasyri’ | 147 
 

Kesimpulan penelitian ini menegaskan bahwa Tarikh al-Tasyri‘ memiliki 
kedudukan epistemologis yang sangat penting dalam merumuskan hukum Islam 
kontemporer karena sejarah legislasi Islam menunjukkan dengan jelas bahwa 
syariat tidak pernah bersifat statis, melainkan selalu berinteraksi dengan dinamika 
sosial, politik, dan budaya umat sepanjang zaman. 138  Pemahaman historis ini 
memperlihatkan bahwa sejak masa kenabian, hukum Islam berkembang melalui 
wahyu yang turun bertahap dan keputusan Nabi yang bersifat kontekstual, 
sehingga adaptasi terhadap realitas sosial merupakan sifat bawaan syariat.139 Oleh 
sebab itu, membaca sejarah legislasi bukan sekadar upaya menelusuri masa lalu, 
tetapi langkah metodologis untuk memastikan bahwa formulasi hukum masa kini 
tetap selaras dengan pola perubahan yang telah diwariskan oleh generasi awal 
Islam.140 

Penelitian ini menemukan bahwa tradisi ijtihad yang dikembangkan para 
sahabat menjadi bukti konkret bahwa hukum Islam bersifat fleksibel dan 
berorientasi pada kemaslahatan, sebagaimana terlihat dalam keputusan-keputusan 
Umar bin Khattab yang menangguhkan sebagian penerapan hukum demi menjaga 
keadilan sosial. 141  Tradisi ini kemudian berkembang pada masa pembentukan 
mazhab, di mana para imam mazhab merumuskan metodologi hukum 
berdasarkan konteks masing-masing, sehingga menghasilkan pluralitas 
pendekatan yang kaya dan mencerminkan sifat dinamis hukum Islam.142 Temuan 
ini mengungkap bahwa keragaman metodologis tersebut bukan kelemahan, tetapi 
justru aset epistemologis yang dapat digunakan sebagai dasar bagi pembaruan 
hukum pada era modern.143 

Kebaruan (novelty) penelitian ini terletak pada konstruksi integratif yang 
memosisikan Tarikh al-Tasyri‘ bukan hanya sebagai informasi sejarah, tetapi 
sebagai instrumen epistemologis utama dalam membangun metodologi ijtihad 
kontemporer.144 Dengan menghubungkan sejarah legislasi, maqasid al-syari‘ah, 
dan perkembangan metodologi modern, penelitian ini menawarkan kerangka 
kerja holistik yang memungkinkan hukum Islam merespons tantangan baru 
seperti bioteknologi, kecerdasan buatan, ekonomi digital, serta transformasi 
negara-bangsa. 145  Analisis ini menunjukkan bahwa tanpa pemahaman sejarah, 
ijtihad mudah terjebak pada ahistorisme yang memaksakan hukum klasik secara 
literal pada konteks modern yang sangat berbeda.146 Karena itu, novelty penelitian 

 
138 Wael B. Hallaq, Shari‘a: Theory, Practice, Transformations (Cambridge: Cambridge University 

Press, 2009), 14. 
139 Fazlur Rahman, Islam and Modernity (Chicago: University of Chicago Press, 1982), 22. 
140 Hallaq, The Origins and Evolution of Islamic Law (Cambridge: Cambridge University Press, 

2005), 49. 
141 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (London: IIIT, 2007), 91. 
142  Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Kuala Lumpur: Ilmiah 

Publishers, 2003), 205. 
143 Ibid., 231. 
144 Auda, Maqasid al-Shariah, 102. 
145 Rahman, Islam and Modernity, 113. 
146 Hallaq, Shari‘a, 165. 



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024 

Salwa Husni Aprilia Pasaribu, dkk, Urgensi Tarikh Tasyri’ | 148 
 

ini menegaskan perlunya pendekatan historis yang sistemik sebagai fondasi 
pembentukan hukum Islam masa kini.147 

Kontribusi penelitian ini juga tampak pada upaya menegaskan kembali 
bahwa syariat memiliki dimensi nilai yang bersifat universal, sementara sebagian 
besar hukum fiqh klasik bersifat historis dan dapat berubah seiring perubahan 
konteks sosial.148 Dengan membaca sejarah legislasi, ulama dan akademisi dapat 
membedakan mana aspek hukum yang bersifat tetap (tsawabit) dan mana aspek 
yang dapat berubah (mutaghayyirat), sehingga pembaruan hukum tidak 
kehilangan legitimasi normatifnya.149 Kontribusi ini sangat penting bagi lembaga 
fatwa dan institusi hukum Islam di negara-negara Muslim modern yang kerap 
menghadapi persoalan baru yang tidak dikenal dalam literatur klasik.150 

Rekomendasi penelitian ini antara lain perlunya integrasi Tarikh al-Tasyri‘ 
dalam kurikulum pendidikan tinggi hukum Islam, karena banyak mahasiswa dan 
peneliti yang masih mempelajari fiqh secara normatif tanpa memahami konteks 
historisnya. 151  Pendidikan metodologis yang berbasis sejarah ini akan 
menghasilkan ahli hukum Islam yang lebih adaptif namun tetap berakar pada 
tradisi ilmiah syariat.152 Selain itu, lembaga fatwa perlu menjadikan kajian historis 
sebagai salah satu prosedur wajib dalam proses penetapan fatwa agar tidak terjadi 
pembacaan hukum yang ahistoris dan tidak relevan dengan dinamika sosial 
modern. 153  Penelitian lanjutan juga direkomendasikan untuk mengembangkan 
aplikasi konkret Tarikh al-Tasyri‘ dalam menjawab isu-isu kontemporer seperti 
fintech syariah, regulasi AI, rekayasa genetika, dan problem etika lingkungan.154 

Dengan demikian, penelitian ini menyimpulkan bahwa Tarikh al-Tasyri‘ 
bukan hanya bagian dari disiplin sejarah Islam, tetapi merupakan fondasi 
epistemologis yang harus diintegrasikan dalam seluruh proses pembentukan 
hukum Islam kontemporer agar syariat tetap menjadi sistem hukum yang relevan, 
fungsional, adaptif, dan berkeadilan di era modern.155 

 
  

 
147 Ibid., 168. 
148 al-Syathibi, al-Muwafaqat, 242. 
149 al-Syathibi, al-Muwafaqat, 242. 
150 Clark Lombardi, State Law as Islamic Law in Modern Egypt (Leiden: Brill, 2006), 78. 
151 Kamali, Principles, 219. 
152 Kamali, Principles, 219. 
153 Abou El Fadl, Speaking in God’s Name (Oxford: Oneworld, 2001), 147. 
154 Kamali, Bioethics in Islam (Oxford: Oneworld, 2013), 33. 
155 Hallaq, Shari‘a, 302. 
 



Al-Bayan Journal Of Islam and Muslim Societies, Vol. 1, No. 01, 2024 

Salwa Husni Aprilia Pasaribu, dkk, Urgensi Tarikh Tasyri’ | 149 
 

Daftar Pustaka 
 
Abou El Fadl, Khaled. Speaking in God’s Name: Islamic Law, Authority and Women. 

Oxford: Oneworld, 2001. 
Auda, Jasser. Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. 

London: International Institute of Islamic Thought (IIIT), 2007. 
Hallaq, Wael B. Shari‘a: Theory, Practice, Transformations. Cambridge: Cambridge 

University Press, 2009. 
———. The Origins and Evolution of Islamic Law. Cambridge: Cambridge University 

Press, 2005. 
Kamali, Mohammad Hashim. Principles of Islamic Jurisprudence. Kuala Lumpur: 

Ilmiah Publishers, 2003. 
———. Bioethics in Islam. Oxford: Oneworld, 2013. 
Lombardi, Clark. State Law as Islamic Law in Modern Egypt: The Incorporation of the 

Shari‘a into Egyptian Constitutional Law. Leiden: Brill, 2006. 
Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. 

Chicago: University of Chicago Press, 1982. 
al-Syafi‘i, Muhammad ibn Idris. al-Risalah. (Tambahkan kota, penerbit, dan tahun 

jika kamu punya). 
al-Syathibi, Abu Ishaq. al-Muwafaqat fi Usul al-Shari‘ah. (Tambahkan kota, penerbit, 

dan tahun jika kamu punya). 
Johansen, Baber. “The Relationship between the Text and the Law.” Islamic Law 

and Society 4, no. 2 (1997): 165–192. 


